
Cadernos Miroslav Milovic

NEGRITUDE SEM IDENTIDADE: SOBRE AS 
NARRATIVAS SINGULARES DAS PESSOAS NEGRAS

BLACKNESS WITHOUT IDENTITY: ON THE UNIQUE NARRATIVES OF 
BLACK PEOPLE

Maciel Carneiro
Instituto Federal de Pernambuco, Brasil

DOI: https://doi.org/10.46550/cadernosmilovic.v3i2.126 

ANDRADE, Érico. Negritude sem identidade: sobre as narrativas 
singulares das pessoas negras. São Paulo: n-1 edições, 2023.

Negras identidades, a filosofia cortante que pode causar uma 
ferida no rosto da filosofia ocidental. Ferir o Narciso, instituir 

belezas singulares, experiências outras na pretensa universalidade da 
razão. Qual razão? Falar de si como exercício de ruptura com o olhar do 
outro. O Outro que confiscou a razão, construiu um muro entre ela e 
as subjetividades negras. O sujeito universal, o sujeito branco que brame 
o pensamento como arma racial. Onde está o ser negro no Ser?  O ser 
negro como fantasma imposto pelo branco. Érico Andrade se fez Oxum e 
dançou uma dança sedutora e fertilizante no chão da Filosofia, no solo da 
Psicanálise; fez-se Ogum e talhou Narciso do Ser com machado de ferro. 
Um texto como escarificação 

Logo de início, fez-se narrador de si, deu-se um tempo, um rosto 
não-branco. Já na primeira sessão – “Negritude como uma experiência 
subjetiva: do pardo ao negro” –, o autor põe o corpo negro como resistência 
à identidade ontológica racializada, colonial, inventada para ele pelos 
brancos. Toma para si, portanto, o ofício de fazer-se, de tornar-se negro. 
Abre um caminho. Vou chamar essa sessão do texto de Exu, porque rompe 
com a branquitude (nunca efetivamente alcançada), abre novos modos de 
se ver no mundo, caminho para a singularidade.

Na segunda sessão – “Raça e modernidade: a criação do negro 
na filosofia” –, observamos que o negro como raça não foi criado apenas 
nos desvãos da História, nos navios do Atlântico negro, mas também na 



214  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 213-217, jul./dez. 2025  

filosofia moderna. Aqui o rosto do sujeito moderno, o sujeito cartesiano 
que só o é enquanto consciência, enquanto pensamento, sofre um duro 
golpe de machado, e a máscara cai: existem corpos afro-indígenas cujas 
tradições e afetos pulsam para além do discurso árido da razão cartesiana. 
Corpos que narram outras identidades, que não são condenáveis por serem 
outros. E aqui o golpe fatal: o sujeito cartesiano é ele próprio um discurso 
identitário, fabricador de um branco universal, espiritual, racional, fundado 
como fronteira, como negação de outros modos de ser no mundo. Branco 
fabricado como ser que pensa racionalmente, o ser autônomo, separado de 
seu corpo, de suas pulsões, de suas danças cósmicas. Fronteira.

Se os discursos racialistas sempre foram lidos como oriundos 
da Sociologia, do olhar complacente do missionário, do olhar duro do 
traficante de escravos e do burocrata, Érico Andrade tira o véu da própria 
Filosofia ocidental. O racismo não era incidental na Filosofia, era um 
projeto da modernidade. A África, nesse ínterim, serve à episteme racista 
como locus de uma “humanidade deficitária”. E assim caminha a África e 
seus milhões de corpos para um destino sem normas, sem contratos, sem 
Estado, sem Razão. Nunca mais ler Hegel sem perceber que ele nega à 
África qualquer metafísica, qualquer tempo. Qualquer espírito? Filosofia 
como ode à Europa. Os demais corpos (africanos e indígenas) vagam como 
animais sem tempo, sem História, presos a fetiches, aos sentidos primários 
do corpo e da Natureza, aos modos tribais de existir, a uma eterna infância, 
ao sensualismo.

Promissor para experiências pedagógicas e políticas é ainda o 
debate aberto sobre estética. Ele tem muito a contribuir para se falar da 
cor do poder, da estética do belo e do sublime negada aos corpos negros 
e indígenas. Religião, arte, nesses corpos não-brancos, portanto não 
autônomos, tornam-se fetiche, experiências não abstratas, logo, fruto 
de inferior manifestação. E Érico Andrade situa esse debate no chão da 
história brasileira republicana. A modernidade filosófica desce ao Brasil 
pós-abolição com grilhões, constrói um quadro de morte, de aniquilamento 
de todo e qualquer corpo que pareça impedir o progresso humano, leia-
se, branco. Projetos políticos higienizadores embranquecem o corpo das 
cidades, o corpo dos habitantes. Não é mais a escravidão o atraso, é o corpo 
negro e mestiço. Um pensamento social brasileiro emula um projeto de 
modernidade que vem como salvação nacional. A República instaurada 
em 1889 é um período perfeito para discutir corpos e símbolos. Uma belle 
époque tropical surge, no texto, pelo avesso. Quem mira o espelho é o autor 
negro.



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 213-217, jul./dez. 2025 215  

Se a Filosofia não está desligada de um lastro de historicidade é 
porque o processo mesmo de racialização atinge o nível da corporeidade. 
O fantasma do racismo é feito de carne. O tema seguinte – “O fantasma 
do racismo na constituição da experiência subjetiva da negritude” –, 
novamente, permite leituras cruzadas: corpos como topos de sofrimento, de 
resistência, de alegria. Aqui não é mais o processo de racialização que entra 
em cena, mas os corpos mesmos, ou melhor, “a experiência da corporeidade 
negra”. Fanon entra fortemente no debate. Existe aqui, e preciso reproduzir 
a expressão, um “achatamento ontológico” dos corpos negros. Corpos 
plurais, mas enclausurados na mesma fantasmagoria dos brancos, em sua 
imagética. Mas eis o ponto crucial. O corpo negro, indesejado, fabricado 
como abjeto, posto de lado, contudo, continua. Índice de resistência em si 
mesmo como corpo coletivo, guardião de uma mesma memória diaspórica, 
de uma experiência comum de opressão. O corpo que dança, que se move, 
não dança nem se move só.

Dando continuidade, Érico Andrade é direto: homens e mulheres 
brancos, ainda que abolicionistas nos tempos da escravização ilegal, 
não necessariamente são antirracistas. Sua experiência é completamente 
outra. E nesse ponto, peço permissão ao autor para partilhar uma 
percepção advinda de meu contato com textos memorialísticos de 
brancos abolicionistas. Em geral, brancos lamentam que outros brancos 
açoitem negros, que se mostrem tão “não-brancos” ao tratarem negros 
impiedosamente. Ao fazerem isso, não humanizam negros nem tocam nas 
estruturas que construíram o racismo. Ao fazerem isso, conversam com 
brancos que estariam perdendo “sua humanidade”. O locus da humanidade 
permanece branco. A experiência de sofrimento dos corpos negros propicia 
que brancos repensem sua própria desumanização, não que humanizem 
corpos negros, cuja experiência singular de dor em nada lembrava as 
experiências dos brancos.

Corpos que gingam, que dançam, que partilham de uma mesma 
gramática, por isso corpos que comunicam. Corpo que pensa? Sim. O 
corpo negro chamado de “preguiçoso” comunica uma recusa. É gesto. O 
corpo negro que dança comunica um pensamento circular, um desvio da 
norma, uma ancestralidade, um movimento, uma performance. A estética 
não é só pelo prazer (e o prazer é muito importante). A estética como 
narração de si, como forma de resistência. Volto à dança. Dançar sozinho é 
(não sei) solidão. Dançar coletivamente é a partilha de afetos. Não se trata 
de uma repetição de uma forma fixa, de uma tradição. Não existe uma 
identidade fixa nesse movimento de roda. 



216  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 213-217, jul./dez. 2025  

Depois de assumir seu próprio relato (caminho, dança, gira); depois 
de provocar fissuras no rosto da Filosofia e de, após a fissura, apontar o 
impacto do processo de racialização nos corpos negros, enfim, o sujeito 
Érico Andrade constrói seu rosto por meio de um relato de si. Relato 
quase sempre negado aos homens e mulheres negros. O relato, a memória, 
pode ser próxima de tantos outros sujeitos, mas é singular. Érico tornou-se 
negro. Não sem conflitos, não sem antes vestir a máscara da Filosofia como 
forma de embranquecimento. Não sem antes perceber que seu corpo era 
um móvel estranho na casa da Razão. A escrita final do livro é um exercício 
de coragem. “Do pardo ao preto: por uma subjetividade reenegrecida 
e singularizada”, ao mesmo tempo que reafirma que a branquitude é 
ela própria identitária, constrói uma narrativa poderosa que inverte o 
Macunaíma, personagem indígena nascido negro que se torna branco. E 
sim, a ancestralidade indígena pode servir como máscara branca também. 
Ora a Filosofia, ora um traço indígena mais próximo do branco. Nunca a 
negrura. Todos os pardos a evitavam. Instala-se a necessidade de um corte.

Uso aqui o machado como metáfora de corte, de cisão. Poderia 
também usar a pedra. As máscaras que o pardo vestia nunca se fixavam 
bem ao rosto. O homem pardo, inquieto e poderoso, manejava o arsenal 
cultural disponível nas instituições de ensino e bibliotecas com maestria, 
o capital simbólico que os brancos costumam tratar como universal. Mas 
o corpo, lido como pardo, deixou vazar a memória ancestral, permitiu-se 
falar de outras singularidades. Nesse processo de ruptura com o “pacto 
dos pardos”, alguns pais foram mortos pelo caminho. E isso não para se 
chegar a uma identidade negra essencial, fixa, dada, ela próprio um novo 
universal. Destruir as máscaras brancas e denunciá-las como contingentes 
não significa partir para uma África imaginária, um tipo de idílio de uma 
identidade negra sem contingências, longe da História, essencializada. 
Nessa empreitada, Érico corta tanto a identidade branca como identidade 
colonial imposta sobre os corpos negros. Emerge a experiência singular 
de uma subjetividade negra, corpórea, resistente à identidade, potência 
estética. Não uma “condição ontológica”.

Érico Andrade termina o livro ainda em movimento. Ele ainda 
atravessa o caminho observando as encruzilhadas, ele gira, não anda em 
linha reta, não está à procura de um ponto para descansar disso de viver 
uma experiência estética singular.

Para fazer a gira não parar, imaginei essa resenha não apenas 
como uma recomendação de leitura. Correndo o risco de ser acusado de 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 213-217, jul./dez. 2025 217  

simplificação pedagógica, de ativismo, penso que o potencial de Negritude 
sem identidade permite criar sequências didáticas em filosofia escolar e 
em aulas de História; a construção de giras de conversa sobre corpos, de 
projetos antirracistas, de performances com máscaras e outros recursos. 
Todas as licenciaturas e cursos de Pedagogia podem se beneficiar de 
incorporar Negritude sem Identidade em seus componentes curriculares, 
notadamente em Educação e Relações Étnico-raciais ou congêneres. Um 
livro que pode e deve inspirar outras tantas narrativas singulares.

Por fim, e parafraseando a célebre frase do Tolstói de Ana Kariênina, 
pode-se afirmar que o livro de Érico Andrade faz pensar que, se todos 
os processos de racialização se parecem, a subjetivação do racismo afeta 
os corpos negros cada um a sua maneira. E os relatos dessa subjetivação 
podem liberar os corpos para práticas de insubmissão.


