Cadernos Miroslav Milovic

UMA CRITICA ENTRE LIBERDADE E DEVIR NO
FAZER FILOSOFICO BRASILEIRO A PARTIR DE UM
POSFACIO DE ROBERTO GOMES
A CRITICISM BETWEEN FREEDOM AND BECOMING IN BRAZILIAN

PHILOSOPHICAL MAKING BASED ON AN AFTERWORD BY ROBERTO
GOMES

Rafael Gironi Dias!

Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

DOI: https://doi.org/10.46550/cadernosmilovic.v3i2.128

Resumo: Este artigo tem como objetivo explorar os textos do fildsofo
Roberto Gomes, com foco principal no posficio escrito em 2001, “Liberdade
e devir”, para seu livro de 1977, Critica da Razio Tupiniquim. Nesse
contexto, apresentamos os principais temas trabalhados pelo autor a respeito
das condi¢des de possibilidade para a filosofia brasileira, bem como para a
prética filoséfica em geral. Para tanto, foi necessdrio considerar o contexto
brasileiro na década de 1970, no auge da ditadura militar no pafs, bem como
a atualizacdo de Gomes de sua critica no contexto da virada para o século
XXI, que, segundo o autor, ¢ marcado pela “globocolonizagao”. A partir
do diagnéstico critico de Gomes sobre o que significa fazer filosofia nesses
dois momentos histéricos, cruzamos as reflexdes do filésofo com outras
perspectivas coerentes com seus escritos, a fim de estabelecer uma posicao de
reflexdo sobre o que é urgente para nés hoje: filosofar no aqui-agora.

PALAVRAS-CHAVE: Filosofia Brasileira. Critica da Razao Tupiniquim. Roberto
Gomes.

ABSTRACT: This article aims to explore the texts of philosopher Roberto
Gomes, focusing mainly on the afterword written in 2001, “Liberdade e
devir”, for his 1977 book, Critica da Razdo Tupiniquim. In this context, we
present the main themes worked on by the author regarding the conditions
@ of possibility for Brazilian philosophy, as well as for philosophical practice
@ in general. To this end, it was necessary to consider the Brazilian context
in the 1970s, at the height of the country’s military dictatorship, as well as

@ 1 Mestre em Filosofia pela UFSCar



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

Gomes updating of his critique in the context of the turn of the 21st century,
which, according to the author, is marked by “globocolonization”. Based on
Gomes’ critical diagnosis of what it means to do philosophy in these two
moments in history, we cross-reference the philosopher’s reflections with
other perspectives that are consistent with his writings, in order to establish
a position for reflection on what is urgent for us today: philosophizing in the
now-here.

Keyworps: Brazilian Philosophy. Critica da Razdo Tupiniquim. Roberto
Gomes.

Eu gostaria de comegar com uma imagem escrita por uma de
nossas filésofas, Marilena Chaui. Elaborada em 1984, para a
Folha de Sao Paulo, essa imagem nao ¢é sobre ideias, nem sobre conceitos,
mas sim um relato criado a partir de cenas vividas, emogdes sentidas e
varios gritos silenciados, que parecem marcar a nossa histéria. Histéria
essa, que nao diz respeito apenas a “nossa” Filosofia, mas talvez, sobre o que
vivemos ainda hoje. Sao palavras feitas para lembrar, e com isso, comover.
Sigamos entdo essas linhas e suas vozes:

[...] E o comunismo! E o comunismo chegando!”, bradavam
horrorizados os conservadores naquele ano de 1963. Viriam 2 forra

em 64. [...]

Anoitece, nos primeiros dias de abril. Golpeada, a Maria Ant6nia
procura conservar o ritmo. Aulas. Debates inflamados na Congregacio
e no Conselho universitdrio. Gente no saguio, nas calcadas. Correria:
“Vao invadir a Faculdade!”. Alguns guardam as janelas, outros vigiam
a rua e o pdtio. Professores, alunos, funciondrios fecham as portas e
nelas se apoiam para protegé-los. Ruido de carros e botas. Indril
guarnicio desprotegida: portas e janelas sdo arrombadas a pontapés.
Estilhacados vidros ¢ madeirames. Salas de aula invadidas, professores,
alunos e funciondrios revistados, alguns expulsos, outros presos,
enviados a0 DOPS para interrogatério. Livros destruidos, papéis
rasgados ¢ espalhados pelo chio, mdquinas de escrever destrogadas a
pancadas. O vandalismo que arrombara o edificio comega, agora, o
arrombamento de vidas, ideias, carreiras e consciéncias. Tem inicio o
expurgo, fundado em dendncias andnimas, caldnias, delagao, rancores
dos mediocres aspirando pelos cargos aos quais nao poderiam chegar
sendo pela forca e pela ignominia. O medo cimenta as relagoes. |[...]
Ideias sdo censuradas, programas alterados, cursos cancelados. [...] Vai-
se abrindo a trilha dos anos vindouros: o exilio. Estd institucionalizada
a sanha do terrorismo cultural. Mas era véspera, ainda.



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

L4 na cidade, a Maria Ant6nia ndo morrera. Antes de sua agonia final,
houve 1968. [...]

$okok

[...] Na pequena escadaria da Maria Antbnia, os “excedentes”
acampados. Exigem as vagas a que tém direito, aprovados que foram
nos vestibulares. A reforma da Universidade estd na ordem do dia e,
incauto em sua onipoténcia, o Conselho Federal de Educagio deixa
escapar a bomba: o relatério Atcon e o acordo MEC USAID. “Abaixo
a ditadura/ Viva a liberdade/ Fora, fora MEC-USAID”, repicavam os
estudantes. [...]

“Sejamos realistas: pecamos o impossivel.”

3 de outubro de 1968. Ruido de carros pesados, caes a latir, estrépito de
botas pelo calcamento, sirenes, gritos, palavras de ordem, comandos.

— Estdo vindo! O Exército e a policia estao chegando! [...]

— Olhem, olhem! Estio subindo na torre e nos telhados do Mackenzie!
O CCC (Comando de Caga aos Comunistas) os chamou para 14! Vao
metralhar, gente, vao metralhar!

— Estao jogando bombas. Depressa, coquetel molotov aqui, depressa.
[...] — Estao metralhando! Tem um morto! Tem um morto!

— Mataram um estudante! [...]

— Fogo! A Maria Anténia estd pegando fogo. Agua, pessoal, 4gua, pelo
amor de Deus!

— Fogo, fogo! A Faculdade pegou fogo! Todo mundo tem que sair. Nio

pode haver mais mortos.

Sob gritos furiosos e fogo cerrado — incéndio de um lado, metralhadoras
¢ bombas de outro — ¢ esvaziada a Faculdade de Filosofia, Ciéncias e
Letras. Seus ocupantes, submetidos ao “corredor polonés”, sao langados
em camburdes [...]. [...]

Dezembro. Sexta-feira, 13: Ato Institucional n° 5.

20 de dezembro de 1968 ¢ 29 de abril de 1969: decretos presidenciais
aposentando professores. [...] Caga as bruxas no meio estudandl.
Prisdes, torturas, mortes, desaparecimentos, exilio. Clandestinidade.
Perseguicao dos “suspeitos”. Campeia a delagio.

— Por que Bento e Giannotti? [...]
— Nao se sabe. O decreto nao d4 motivos. [...]

[...] Desfeita a Faculdade de Filosofia, Ciéncias e Letras. A
modernizacio, identificada com a eficdcia produtivista e com a divisio



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

administrativa dos conhecimentos, [...] fragmentou a antiga Faculdade
em institutos, escolas e numa Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias
Humanas. [...]

Sobre o siléncio e 0o medo, ergue-se a Universidade modernizadora
[...]. (Chaui, 1988, p. 245-251)

A memoria trazida 4 tona pelas palavras de Marilena pode causar
certo estremecimento em nossa espinha e talvez, uma sensagao ruim. Mas,
se isso aconteceu, podemos encarar essa comogao a partir de um ponto:
se sentimos, ¢ porque estamos vivos, porque vivemos, ¢ porque queremos
viver. Com isso, o incomodo com esse passado, que infelizmente nio
podemos alterar, pode ganhar outro sentido, nos sendo permitido colocar
a questao: como queremos viver?

J4 no final de “Liberdade e devir”, posficio escrito em 2001 ao seu
livro de 1977, Critica da Razdo Tupiniquim, Roberto Gomes (2006, p.
130) nos pergunta:
Que outro modo de produzir uma vida humana podemos propor? Que
outras relagdes podemos pensar na busca da criagio de um homem
novo capaz de novas l'ela(;(’)es COnSigO, com 0s Outros € com a natureza?
O que teriamos a agregar a um projeto que visasse tornar o homem
apto a viver a vida como obra de arte?
Nesse ponto, a memdria trazida por Marilena, nosso incomodo,
e as perguntas de Gomes parecem ocupar um mesmo plano. Mas o que
poderia unir de forma tdo entrelagada um relato sobre o auge do periodo
mais violento da ditadura militar brasileira no fim da década de 1960 com
um livro publicado em meados da década seguinte, cujo tema em questao
¢ exatamente elaborar criticamente um fazer filoséfico 70ss0? Em tom
hipotético, penso que uma resposta possivel ainda nesse posficio seria: é
preciso “pensar livremente o que nos cabe.” (Gomes, 2006, p. 130). Talvez,
para Roberto Gomes, isso é Filosofia; e este artigo visard, portanto, elucidar
essa proposigao.
Quando escreveu a Critica da razdo tupiniquim, entre 1974 ¢ 1976,
a preocupagao do autor foi, dentre outras, “a questao da chamada meméria
brasileira” (Gomes, 20006, p. 114) — em suas palavras: “acusada aqui e ali
de ser voldtil e voluvel”, ou seja, uma meméria que estaria em permanente
mudanca de diregao, cujas opinides transitam com facilidade entre opostos.
Nao ¢ dificil hoje em dia refletir sobre isso. Pensemos por um momento
no processo de negacio de nosso passado a partir da meméria da ditadura
militar no Brasil, que teve no episédio narrado por Marilena um de seus
momentos sangrentos. Se negamos esses acontecimentos e deixamos eles



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

cada vez menores, eles deixam de ser lembrados e podem virar apenas uma
nota de rodapé de nossa histdria; isso é um tipo de esquecimento. Nesse
ponto, o periodo que separa a destruicao da universidade da Rua Maria
Antodnia e a critica publicada por Roberto Gomes, se destaca por ser um
periodo de revisao grosseiro daquilo que compunha a cultura brasileira ¢ a
memdria do Brasil, ou seja, “nossa” histdria estava em questio.

Sobre o clima dos anos de ditadura, quanto a produgio intelectual,
o historiador Carlos Guilherme Mota nos oferece um balanco da época
em seu livro também publicado em 1977 com o titulo Ideologia da cultura
brasileira (1933-1974): Pontos de partida para uma revisio bistérica. No
livro considerado “polémico” a época, Mota propunha uma releitura
critica da forma como o conceito de cultura brasileira fora trabalhado pelos
historiadores entre-nés, e se opde, principalmente, a leitura de Gilberto
Freyre, oficial na época da ditadura, mas j4 muitas vezes contestada
em ambito historiogrifico desde sua publicagio nos anos 1930. Na
apresentagdo escrita para a republicagao de seu livro, Mota (2008, p. 8)
reflete que enquanto Gilberto Freyre na década de 1970 estava:

Saboreando a adogio pelo regime ditatorial de seu pitoresco discurso
luso tropicalista, suas teses harmoniosas sobre a “democracia racial”
sustentavam o sistema pedagdégico-cultural e politico que servia bem ao
projeto do “Brasil poténcia emergente”, com a insuportdvel ideologia
da (mal-conceituada) cordialidade ¢ do jeitinho, tudo justificando o
sucesso do “milagre econémico” brasileiro, cujos resultados podem,
hoje como ontem, ser encontrados nos presidios lotados, na violéncia
urbana e rural, na ascensdo de uma burguesia grosseira ¢ mal educada
a0 poder econdmico-financeiro, politico educacional deste pais.
[...] E justificados pelo sucesso do tal “milagre”, o brutal aperto da
censura, a institucionalizacio da tortura, dos “esquadrdes da morte”,
dos “justiceiros”, o desaparecimento de cidaddos e o aplastamento da
inteligéncia critica.

Disso, resulta que na época, para Mota (/dem), “viviamos no

mundo das trevas, sombras, medo e — pior de tudo — mediocridade e
desinformacao.”

Desse cendrio, lugar de onde a Critica da razio tupiniquim
emergiu, Roberto Gomes atesta: “Na década de 1970, viviamos o triunfo
das ditaduras militares. Nestas condicoes, era objeto de desconfianca
qualquer busca de afirmac¢io cultural por parte de paises condenados a
orbitar na periferia do capitalismo”, e dito isso, revela algo interessante,
“Curiosamente, as criticas vinham tanto da direita quanto da esquerda.”
(Gomes, 2006, p. 115). Em artigo originalmente publicado em 1979,



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

chamado “Para colocar as ideias no lugar”, ao contextualizar seu livro,
Gomes (2024, p. 43) comenta que antes do golpe militar “o politico era
um debate que se generalizava no conjunto do tecido social. Aprendia-se
a debater, a tomar posicoes, a desvendar equivocos, na agao, no debate,
a0 longo de toda a extensdo do pais.”. Desse cendrio de efervescéncia que
mobilizava diversos setores da sociedade brasileira o autor identifica uma
“convic¢ao” perdida, “a de que o saber a respeito dos destinos do pais era
um direito de todos. [...] Todos eram potencialmente dirigentes e homens
publicos.” (Idem).

Segundo o autor, o que muda apds 19642 Muda exatamente essa
“convic¢ao” em relacio aos rumos da realidade brasileira a ser construida.
Gomes (2024, p. 43) ¢ incisivo: as forcas conservadoras de direita,
representada pela burguesia que se sentia ameacada com os novos rumos
do pais, aliaram-se aos interesses de um imperialismo estrangeiro que
“aglutinou forgas militares e politicas e cassou a cidadania ao Brasil”. Nesse
novo cendrio, o intelectual brasileiro, mesmo com um posicionamento de
esquerda, fechou-se dentro das universidades, nos cursos de pés-graduagao,
e podada sua prdtica politica, “refugiou-se nos delirios de um teoricismo
pedante e rebuscado”, e mesmo que desalinhado aquilo que acontecia fora
dos muros da académia, “reservou-se o Poder de decidir o Saber.” (Idem,
p. 44).

Dessa forma, na Critica da Razdo Tupiniquim “tratava-se de
questionar os pressupostos, as condi¢oes, o que se deve levar em conta, se
quisermos falar em fazer filosofia brasileira” (2024, p.42), e, para tanto,
fez-se “um livro deliberadamente panfletdrio, que recusa o jargio oficial,
os padroes tradicionais, os cdrceres formais onde se refugiou a falta de
talento e coragem da inteligéncia académica no Brasil.” (ldem, p.41).
Essa inteligéncia académica, no que diz respeito a filosofia e contra qual
dirigia-se a critica de Gomes, tratava-se da produgio filoséfica advinda do
Instituto Brasileiro de Filosofia através de sua revista e dos Anais de seus
congressos, assim como da “filosofia de manuais” imposta pelo Conselho
Federal de Educagio, que modelava os cursos de filosofia “através dos
‘curriculos minimos’ e das ‘ementas doutorais’.” (/dem).?

2 Importante notar que esse artigo de Roberto Gomes, originalmente publicado em 1979,
direcionava-se a rebater as criticas que seu livro havia recebido, principalmente a de César
Augusto Ramos (2024), “Critica da Critica da Razao Tupiniquim”, onde perfilam-se inimeros
pontos de refutacio ao livro de Gomes a partir de uma concepgio marxista do fazer filosofico.
Ambos envolvidos nessa polémica eram professores da Universidade Federal do Parand, e os
dois artigos foram publicados na mesma edi¢io da Revista Reflexao desta universidade, cujo
tema era “‘Razdo Tupiniquim em debate”. A edi¢do completa foi resgatada pelo acervo da



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

Esse diagnéstico de Roberto Gomes nos lanca na preocupacao
norteadora de seu livro: para se pensar a realidade do Brasil é preciso
compreender nossa propria situagio, ou seja, admitir e se apropriar do lugar
em que estamos como fonte indispensavel para problematizar o que somos;
eis as condicoes de possibilidade para se fazer filosofia brasileira. E esse ponto
fundamental para o fazer filos6fico que nossa Razao Tupiniquim parece se
esquecer, desviando seu olhar em dire¢io ao estrangeiro e esquecendo o
solo em que pisa. Assim, Gomes (2006, p. 98) nio se esquiva em mostrar
que esse alheamento estd diretamente relacionado com as “peculiaridades
de nossa formagio histérica’ advindas do projeto colonizador. Em suas
palavras:

A Filosofia representa, por si s6, num desafio a nossas instalages,
uma exigéncia de questionamento radical. Por outro lado, por
comodismo, ligacao incestuosa e pela violéncia do projeto colonizador,
sempre delegamos & Europa nos dizer o que deverfamos pensar. Deste
irreconcilidvel choque [...] resultou a impossibilidade de uma Filosofia
brasileira. (Gomes, 2006, p. 98)

Aqui, nota-se como o autor traz para o seio da questao das condigoes
de possibilidade de uma filosofia brasileira o problema da colonizagao.
Ora, se do ponto de vista econémico, a origem colonial nos coloca em
um processo de dependéncia para com o estrangeiro, seja a Europa, seja
os Estados Unidos (tendo em vista o periodo da Ditadura Militar em
que se encontrava), essa condi¢io operava um verdadeiro “transplante
cultural” que reverberava em nossa intelectualidade, pois “Jamais sujeito
da prépria histéria, a dependéncia lhe reservava apenas o papel de objeto
de exploracio, exigindo que assumisse o papel de assimilador” (2006, p.
99). Esse cardter de assimilacao do estrangeiro e a alienacao do préprio
lugar, ou mesmo esquecimento de sua situagio, faz com que o brasileiro,
principalmente o intelectual, sempre desejasse ser “nao-brasileiro” (/dem).

Se a Filosofia é o campo de saber que se dedica a criar problemas,
quando importamos do exterior os modos e problemdticas alheias, “a
dificuldade de aplica¢io de tais conhecimentos a realidade que nos
circunda” “impede que venhamos a conhecer criticamente a superficie
ideolégica que encobre nossas alienagoes” (Gomes, 2006, p. 100). Dai
que, para Gomes (2006, p. 101-102): “esta Filosofia alegérica interessa a
manutengio de nosso estado de dependéncia”, fazendo que o pensamento

PUC-Campinas, a partir de sua revista do Departamento de Pds-Graduagio em Ciéncias da
Religiao em 2024, e pode ser acessada através do link: DOI: https://doi.org/10.24220/2447-
6803v4al1979.



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

se torne “apenas mais um instrumento de dominio”. Dessa maneira, o
aspecto negativo da critica a0 modo de fazer filosofia no Brasil ganha seu
contorno mais definido quando Gomes identifica algumas formas que
fizeram carreira nessas terras: a Razao Ornamental ligada ao ecletismo e a
Razdo Afirmativa ligada ao positivismo. Nao desenvolverei esses pontos a
exaustdo aqui, as consideragoes sobre a histéria da Filosofia no Brasil e seus
autores sao discutidas por Roberto Gomes (2006, p. 55- 98) nos capitulos
“A Filosofia entre-nés”, “A Razio Ornamental”, “A Razio Afirmativa’,
e por fim, “Razdo Dependente e negagao”, onde o autor reflete sobre o
Movimento Modernista brasileiro, principalmente das figuras de Oswald
de Andrade e Mario de Andrade, em que o entusiasmo do primeiro ao
propor uma nova abordagem antropofigica de se pensar a Filosofia no
Brasil, desandava no pessimismo péstumo do segundo diante os poucos
efeitos desse Movimento na cultura pensante de sua época, reduzindo-
se seus impactos apenas as artes. Disso, Roberto Gomes (p. 97-98) faz o
balanco:

Vista a questdo de dois 4ngulos, complementares e indissocidveis,
podemos dizer que, por um lado, houve a retengio do espirito critico
aos limites permitidos pela ordem vigente e, por outro, os praticantes
da Filosofia entre-nds, desde sempre vitimas e beneficidrios da Razio
Ornamental, preferiram manter-se a distAncia de questdes mais
delicadas, permitindo-se flutuar no limbo das questées “metafisicas”.

Razao pela qual a Filosofia preservou entre-nés uma atitude de
desprezo face as questdes efetivamente urgentes, delas se esquecendo,
considerando-as coisas pouco sérias, nio dignas das luzes de nossos
pensadores. Sérias, s6 teses secas e desinteressadas, montadas a partir
de questoes que foram vitais para homens que viveram hd, no minimo,
sete séculos. Sérios sio estudos magantes que cheiram 4 Europa.
Assim, apesar dos tragos de emancipacio de uma inteligéncia nacional
que podemos encontrar no modernismo, os praticantes da Filosofia
continuaram, e continuam, como no verso de Manuel Bandeira,
“macaqueando a sintaxe lusfada.”.

Tendo essas consideragdes desse desabrochar interrompido para
uma Filosofia brasileira como fruto de uma postura corriqueira entre os
filésofos daqui, concentrarei em pensar como o Roberto Gomes reflete
sobre essa postura aliando-a a diversos “mitos” condizentes com uma
pretensa “brasilidade” imanente, principalmente no que diz respeito ao
“mito da concérdia”. Para tanto, algumas breves defini¢des que Marilena
Chaui desenvolve em Brasil: mito fundador e sociedade autoritdria (2000, p.
5-6) sdo pertinentes. Em linhas gerais, o mito em um sentido antropolégico



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

¢ uma narrativa que propoe uma “solu¢io imagindria para tensoes, conflitos
e contradi¢des que nio encontram caminhos para serem resolvidos no
nivel da realidade.”, Enquanto um mito fundador, “esse mito impée um
vinculo interno com o passado como origem, isto é, com um passado
que ndo cessa nunca, que se conserva perenemente presente e, por isso
mesmo, nao permite o trabalho da diferenca temporal e da compreensio
do presente enquanto tal.”. Partindo dessas duas definigoes, podemos
destacar um elemento central: os mitos, quando ligados a constru¢io
de uma identidade nacional, sio iminentemente conservadores, ou seja,
visam manter uma ordem bem delimitada contra qualquer movimento
de mudanga e, portanto, servem como armas para estancar conflitos. O
“mito da concdrdia”, criticado por Gomes, diz respeito a tendéncia baseada
nos escritos de Gilberto Freyre, como vimos acima, sobre a “democracia
racial”, muito propagada pela Ditadura Militar e que alavancava do ponto
de vista pedagdgico cultural o projeto de “Brasil poténcia emergente” e de
“milagre” brasileiro, que s6 fez saquear e vender recursos e capitais ao custo
do sangue e desaparecimento dos opositores ao regime.

Disso, a Razio Ornamental que volta seu olhar para o estrangeiro e
tenta emular e assimilar os problemas filoséficos alheios, performa nada mais
que uma Razao Afirmativa onde nenhuma radicalidade é possivel e 0 novo
¢ sempre barrado pela justificativa de que deveriamos antes de poder falar
sobre nés mesmos, saber tudo aquilo que fora escrito em outras linguas, de
preferéncia em inglés, francés ou alemao. Eis o problema: ao desqualificar
uma filosofia entre-nés em beneficio daquilo que nao somos, barramos sua
condig¢do de possibilidade, pois este é o poder que o saber detém: minar
a diferenga. Essa filosofia sem tempo e lugar, apega na mindcia do texto e
dos comentdrios infinitos, nas palavras de Roberto Gomes (2006, p. 105),
“Esta Filosofia esterilizada, asséptica, refinada, de bom gosto e ornamental
¢ na verdade ‘a voz do dono’. Nio se compromete nem suja as maos.
Dedica-se de preferéncia ao puro jogo formal que a ninguém incomoda ou
contamina’. Ou seja, essa filosofia burocrdtica, presa aos seus ritos e ritmos
institucionais, ao fim e ao cabo, nio se expressa, nao inventa e acaba por
reproduzir um saber que, em seu limite, estd alienado da “nossa” realidade.

Eis o problema ao qual a Critica da Razdo Tupiniquim em 1977
se detém: para dar importincia a Filosofia devemos levar a sério a
radicalizacdo do pensar a partir de nossa posigao. Esse lugar situado nos
permite a perspectiva de olhar as coisas que estio entre nds: as pessoas,
os jeitos, as musicas, as ruas, as conversas, as lutas e as alegrias. O Zugar
tem uma importincia essencial para o fazer filoséfico, pois é o principio



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

de reconhecimento que nos instala no real, j4 que para o autor: “Estou
em determinado lugar e, a partir dele, principio a ser. Antes estou, depois
sou”, pois, “um pensamento [...] sempre traz em si a marca de seu tempo
e lugar.” (Gomes, 20006, p. 22). Assim, é nesse trabalho permanente com
a memoria sempre resgatada e o lugar de onde nos apercebemos de nossa
realidade que uma filosofia pode inventar seus problemas, seus temas,
ritmos e linguagem e impor suas urgéncias. Isso seria inventar uma Razao
para Roberto Gomes.

Retomando o posficio de 2001, esse tom critico a respeito da
producio filoséfica brasileira se altera, pois mesmo com esses empecilhos,
Gomes (20006, p. 117) afirma: “Na década de 1970 o sonho ainda era
possivel, ou seja, cabia no mundo ter referéncias éticas.”. Por isso, ao
revisitar a Critica da Razdo Tupinigquim, o filésofo opta por nio justificd-
lo, nao criar uma imagem pdstuma da obra e do “autor” que ele fora; o
livro foi o que ele é, mas permanece um livro dos anos 1970. Assim, o que
Gomes faz no posficio é retomar aquilo que lhe parece ainda ser atual da
critica anterior e, como mais um leitor, pensar se algo dessa critica ainda é
possivel na virada para o século XXI, tempo dominado pelo que chama de
“globocolonizacao”; realidade na qual parece ser impossivel sonhar.

Nao ¢ dificil compreender o que é apresentado a respeito desse
neologismo que funde “globaliza¢ao” com “colonizagao”, ja que em muito
a descri¢do desse conceito se assemelha a muitas das préticas entre-nds
atualmente. Para Roberto Gomes (2006, p. 116):

assistimos [...] ao delirio do capitalismo financeiro. Sob a face do livre
mercado ou da globocolonizagio, se esconde uma entidade cega, surda
e muda, que nio evolui nem caminha em dire¢io alguma, mas apenas
sonha desdobrar sua “légica” acumulativa. Criatura voraz, nada respeita
e devasta a terra na qual pisa.

Nio ¢ a toa que esse diagndstico nio difira em nada da situagao
descrita pelo porta-voz indigena Ailton Krenak em 12 de margo de 2019,
na palestra intitulada “Ideias para adiar o fim do mundo”. O “homem
branco” é o “homem mercadoria” por exceléncia, ele sonha curto e sonha
apenas consigo mesmo, e nessa sanha, comete diversos abusos, pois,
conforme Krenak (2019, p. 19-21 — grifo nosso):

E um abuso do que chamam de razdo.

Enquanto a humanidade estd se distanciando do sex /ugar, um monte
de corporagdes espertalhonas vai tomando conta da Terra. Noés, a
humanidade, vamos viver em ambientes artificiais produzidos pelas



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

mesmas corporagdes que devoram florestas, montanhas e rios. Eles
inventam kits superinteressantes para nos manter nesse local, alienados
de tudo, e se possivel tomando muito remédio. Porque, afinal, é preciso
fazer alguma coisa com o que sobra do lixo que produzem, e eles vio
fazer remédios e um monte de paraferndlias para nos entreter.

Para que nio fiqguem pensando que estou inventando mais um mito, o
do monstro corporativo, ele tem nome, enderego e até conta bancdria.
E que conta! Sio os donos da grana do planeta, ¢ ganham mais a cada
minuto, espalhando shoppings pelo mundo. Espalham quase que o
mesmo modelo de progresso que somos incentivados a entender como
bem-estar no mundo todo. Os grandes centros, as grandes metrépoles
do mundo sao uma reprodugao uns dos outros. Se vocé for para Téquio,
Berlim, Nova York, Lisboa ou Sio Paulo, verd o mesmo entusiasmo
em fazer torres incriveis, elevadores espiroquetas, veiculos espaciais. ..
Parece que vocé estd numa viagem com o Flash Gordon.

Enquanto isso, a humanidade vai sendo descolada de uma maneira tio
absoluta desse organismo que é a terra.

Se, a0 menos a partir dessas duas vozes, o diagndstico do avango
de um capitalismo predador e neoliberal, biopolitico de cabo a rabo, nao
parece ter mudado muito de 2001 a 2019, o mesmo pode-se dizer da
violéncia que lhe parece fazer par, sua necropolitica®. Para Roberto Gomes
(2000, p.117): “Aqui o espeticulo da morte é gélido: carne explodindo,
sangue jorrando, uivos intteis diante da cara marmoérea e imperturbdvel
do exterminador”. Com sua primeira redagio preparada para uma fala na
PUC do Parand em 1992, “Liberdade e devir” quando discorre sobre o
cardter violento que acompanha a globocolonizagio nio parece apenas
pensar o furor por sangue e mortes dos filmes de agao dessa década, cheia
de rambos, mdquinas mortiferas e muita “porrada’. As palavras de Gomes,
quando proferidas em setembro de 1992, antecipam em alguns dias
um dos maiores massacres carcerdrios da “nossa” histéria: o massacre do
Carandiru, em 2 de outubro de 1992. Foram os Racionais

MC’s (2018, p. 84-85; 88-89) que ofereceram a alegoria dessa cena,
através da musica “Didrio de um detento” que, na voz de Mano Brown,
narra:

Cada detento, uma mie, uma crenca
Cada crime, uma sentenca

Cada sentenca, um motivo, uma histéria

3 Conceito presente nas reflexdes do camaronés Achille Mbembe, principalmente em seu artigo
“Necropolitica” (2016).



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

De ldgrima, sangue, vidas e glérias
Abandono, miséria, 46dio, sofrimento
Desprezo, desilusio, a¢io do tempo
Misture bem essa quimica

Pronto: eis um novo detento

okok

Ratatatd, mais um metr6 vai passar

Com gente de bem, apressada, catdlica
Lendo jornal, satisfeita, hipdcrita

Com raiva por dentro, a caminho do centro
Olhando pra cd, curiosos, ¢ 16gico

Nao, ndo ¢, nio, nio é o zooldgico

Minha vida nio tem tanto valor

Quanto seu celular, seu computador

*okok

Era a brecha que o sistema queria

Avise o IML, chegou o grande dia

Depende do sim ou nio de um sé6 homem
Que prefere ser neutro pelo telefone
Ratatatd, caviar e champanhe

Fleury foi almocar, que se foda a minha mie
Cachorros assassinos, gds lacrimogéneo
Quem mata mais ladrio ganha medalha de prémio
O ser humano ¢ descartivel no Brasil
Como modess usado ou Bombril

Cadeia guarda o que o sistema nio quis

Esconde o que a novela nao diz

A musica dos Racionais conta essa histdria a partir da perspectiva
de um sobrevivente, mas o massacre do Carandiru resultou em 111
mortos, todos eram detentos. Sobre esse tipo de acontecimento, creio que
as palavras do camaronés Achille Mbembe (2016, p. 142), quando escreve
sobre um dos aspectos da necropolitica, sao claras e pertinentes:



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

As maneiras de matar nio variam muito. No caso particular dos
massactes, corpos sem vida sio rapidamente reduzidos a condigio de
simples esqueletos. Sua morfologia doravante os inscreve no registro de
generalidade indiferenciada: simples reliquias de uma dor inexaurivel,
corporeidades vazias, sem sentido, formas estranhas mergulhadas em
estupor cruel. [...] o surpreendente é a tensio entre a petrificagio dos
0ssos, sua frieza (coolness) estranha, por um lado, e por outro lado, seu
desejo persistente de ter sentido, de significar algo.

Um quadro como esse permite que Roberto Gomes (2006, p. 117)

afirme:

Hoje, nesta passagem de século, é oferecida a seres humanos sem

esperancas, a luta pela luta, o sangue pelo sangue, o sexo pelo sexo. O

sucesso pelo sucesso. Os quinze minutos de gléria pelos quinze minutos

de gléria. A revolugao virou piada ou golpismo individual. A arte, uma

instalagio arbitrdria. A ética, o ressentimento do politicamente correto.

O que diria ele hoje, com os apps e as UPPs, a busca por /likes e as

propagandas de riqueza ficil a partir de jogos de tigrinhos, ou mesmo,

a politica de genocidio aplicada contra a populagio brasileira durante

a pandemia de COVID 19?2 Em um mundo assim, parece nao caber

esperanga, como no Inferno descrito por Dante, onde a entrada segue os
dizeres, “O vés que entrais, deixai toda esperanca’.

Porém, se sentimos esse incomodo em nos saber sobreviventes em
meio a essa “esquizofrenia globocolonizadora” (Gomes, 2016, p. 117),
e, mesmo assim, queremos dar sentido nio apenas A nossa vida, mas
também reivindicar a memoria dos mortos por essa “logica”; nao devemos
abandonar a esperanca. Pois para Roberto Gomes (/dem, p. 118), um
mundo como esse “oferece desafios mais definitivos, quem sabe. Menos
ingénuos, talvez.”.

Para o filésofo e educador brasileiro Paulo Freire, em Pedagogia do
oprimido, escrito em 1968 enquanto exilado no Chile por conta da ditadura
militar de 1964, existe uma caracteristica prépria ao pensamento ingénuo.
Em suas palavras: “Para o pensar ingénuo, o importante ¢ a acomodagio
a esse hoje normalizado [...] a meta ¢ agarrar-se a este espago garantido,
ajustando-se a ele e, negando a temporalidade, negar-se a si mesmo.”
(Freire, 2019, p. 115). A partir desse pensamento ingénuo, para o educador
popular, se erige todo um modo de educacio que visa manter as relagoes de
opressao na sociedade, aquilo que ele denuncia como “educagao bancdria”.
Contra esse tipo de concepgio s6 haveria um tipo de pensamento possivel,
o pensar critico, que para Paulo Freire (Idem, p. 114) é: “um pensar que



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

percebe a realidade como processo, que a capta em constante devenir e nio
como algo estdtico”, é um pensamento que “‘Banha-se’ permanentemente
de temporalidade cujos riscos nio teme”.

Trazer o pensamento de Paulo Freire para o jogo em que estamos
me parece pertinente no momento. Em primeiro lugar, por ser um
pensamento carregado de um senso critico muito semelhante aquele
desenvolvido por Roberto Gomes. Em segundo, porque o educador volta
seu trabalho tedrico em vista de uma aplicagao pedagdgica pratica, a partir
da criagao do “didlogo” fora de uma economia mercantil da educagio. Dito
isso, um dos elementos para se estabelecer um verdadeiro didlogo seria um
tipo de esperanga muito préxima ao fazer filos6fico de Roberto Gomes.
Para Paulo Freire (2019, p. 113-114):

A esperanca estd na prépria esséncia da imperfeicio dos homens,
levando-os a uma eterna busca. Uma tal busca [...] nio se faz no
isolamento, mas na comunicagao entre os homens — o que ¢ impraticdvel
numa situagio de agressao.

O desespero ¢ uma espécie de siléncio, de recusa do mundo, de fuga.
No entanto, a desumanizagio que resulta da “ordem” injusta nio
deveria ser uma razio da perda da esperanca, mas, ao contrdrio, uma
razdo de desejar ainda mais, e de procurar sem descanso, restaurar a
humanidade esmagada pela injustica.

Naio ¢, porém, a esperanca um cruzar de bracos e esperar. Movo-me na
eSpCl’anga enquanto lutO ¢, S¢ lutO com CSperan§a, CSpCrO.

Assim, parece-me que a esperanga para esses dois criticos
brasileiros é o elemento que permite o repensar ético como prética anti-
globocolonizadora. A esperanga: eterna busca que nos permite tomar
distancia criticamente e agir; talvez aquilo que nos permita também sonhar
mais longo.

Consequentemente, o cardter diagnéstico do inicio do século XXI
presente em “Liberdade e devir” faz sua primeira volta, ou melhor, prepara
um primeiro drible rumo ao contra-ataque quando Roberto Gomes (2006,
p. 118) pergunta:

Terd o mundo chegado ao nirvana do neo-liberalismo [...] ou hd espago
para alternativas reais e, portanto, o que pensar? Ao invés de um dilema
insoltivel, esta disjuntiva exprime o momento de uma decisao, j4 que
aqui se procura pensar fora de “légicas” infaliveis, que sio doencgas do
pensamento, nio o pensamento.

Ora, o que pensar? Ou melhor, feito o diagndstico e cientes da
situagao, como pensar fora das “l6gicas” deste pensamento doente, daninho



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

e genocida em que vivemos? Antes de responder a pergunta, gostaria de
seguir a avaliagio que Roberto Gomes faz de um tipo de razao que parece
aderir ao esquema “globocolonizador”: a ideia de Razao Universal, que
acompanha a histéria do capitalismo.* Em suas palavras:

A nogio tirdnica presente neste processo ¢ a de universalidade ligada a
ideia de totalidade e a-temporalidade. O discurso filoséfico europeu,
ligado & expansio do capitalismo, nos impds a sua ‘universalidade’
— pois ao longo da histéria, sempre que um povo, um sistema, um
regime, empreendeu o dominio sobre outro, precisou providenciar
para si mesmo uma universalidade que o legitimasse como dominador.

(Gomes, 2000, p. 128).

Nao precisamos ir muito longe para aperceber isto. Para tanto,
pensemos os proprios discursos que circulam entre-nés. Muito se disse sobre
a indole preguicosa dos povos amerindios do Brasil, discurso que promove
a imagem de que os indigenas, em sua “natureza’, sdo incompativeis com o
trabalho. Para contrapor essa imagem, sigamos brevemente uma descri¢ao
do papel dos indios guarani na vida das colénias do sudeste; lembrando
que esses indios, mais de 100 mil, foram capturados entre 1627 e 1640
pelas campanhas do bandeirante Raposo Tavares, que virou nome da
rodovia que liga a cidade de

Sao Paulo a divisa com o estado do Mato Grosso do Sul. A descricao
¢ do historiador Luiz Felipe de Alencastro (Apud. Mota; Lopez, 2016, p.
141)°:

Naio era sé nas rogas de trigo, mandioca ¢ milho que labutavam os
indios. Transporte do sertdo, equipagem de remadores nos rios e na
orla maritima, pesca e caca para racio da tropa, criacio de gado nas
fazendas jesuiticas e particulares, corte e preparo de madeiras, servico
em olarias ¢ teares, alvenaria nos fortins, palicadas, casas, barracos,
abertura e conserva de caminhos, fabrica¢io de barcos, estiva e trabalho
nas embarcacoes. ..

Dessa lista de trabalhos e tendo em vista que a mao de obra escrava
vinda de Africa ainda nio se instalara com forga nessa regido do Brasil,
cabe nos perguntar o que sobrava de trabalho ao nao-indio que vivia

4 Aqui cabe notar como Roberto Gomes neste posficio condensa a elaboragiao das Razdes
Ornamental e Afirmativa, condizentes com a produgio filoséfica no Brasil, para uma nogio
mais geral, que de todo modo, reforca as tendéncias anteriores, mas que atualiza a justificativa
contra um fazer filoséfico brasileiro. Sobre essa Razao Universal que modela o pensamento
filoséfico no Brasil, o artigo “Europeu nio significa universal. Brasileiro nio significa nacional”
de Julio Cabrera (2015), situa rigorosamente essa situagio.

5  Citagao original de O trato dos viventes: formagao do Brasil no Atlantico Sul (Séculos XVI e

XVII).



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

nessas terras? Temos, portanto, um exemplo claro de uma leitura imposta
pelo colonizador a fim de sustentar sua dominagao. O discurso feito e
propagado a respeito do cardter iminentemente preguicoso dos povos
indigenas, nada mais fez que impor uma visao e construir uma imagem que
serviria para subjugd-los; como se, para salvar as almas desses “selvagens” e
dar-lhes um reto cardter, o trabalho for¢ado devesse moldar-lhes o corpo.°®
Dito isso, a criacio de uma representagao unica ou universal para coisas,
processos, grupos e acontecimentos condiz com um nio questionamento
dessa ordem, dessa formatacao; assim, uma Razao Universal eurocentrada
se estabeleceu como uma justificativa a colonizagio, criando padroes para
o que ¢ verdadeiro, util, bom, justo, humano e nio-humano. Pensando
dessa forma, cabe questionarmos quando do estabelecimento de um
Universal: que tipo de pensamento outro ele exclui? Quais as condigoes de
possibilidade que ele afirma? Qual a sua relagao com a diferenga que nio
lhe cabe? Ou seja, € preciso aplicar um olhar critico sobre a histéria mesma
que nos constitui como um processo permanente de invengao de verdades
que visam fortalecer e efetivar determinados exercicios de poder.”

Roberto Gomes nos dd a entender, seguindo Cornelius
Castoriadis, Gilles Deleuze e Félix Guattari, que o problema, no caso da
filosofia, pode estar relacionado a prépria interpretagao de suas “origens”
gregas; principalmente com a interpretagio que confunde origem com
originalidade. Se buscarmos a “origem” para o que ficou conhecido como o
surgimento da Filosofia, ou o “milagre grego”, tal procura como geralmente

6 Para a situacio de apagamento e silenciamento a respeito da utilizagio de trabalho escravo de
indigenas durante o Brasil colonia e o processo de criagio das vdrias imagens do “indio” na
nossa histéria, o livio O nascimento do Brasil e outros ensaios, de Joio Pacheco de Oliveira
(2016, p. 68) esclarece: “Tanto os jesuitas quanto os colonos estdo referidos a um mesmo
problema — a disputa sobre o controle do trabalho indigena — e procedem de um mesmo solo
juridico e ideoldgico, no qual a ‘civilizagio’ do indio (entenda-se aqui sua submissdo politica,
sua utilizagio como trabalhador ¢ a salvacio de sua alma pela catequese) era vista como um
valor e uma necessidade. A convergéncia de interesses entre jesuitas e colonos levou a uma
aparente unidade das fontes quanto & caracterizacio dos indigenas, que passaram a ser vistos
como ‘naturalmente’ refratdrios ao trabalho, virtualmente perigosos, e necessitando de tutela
e de civilizagio. Isso permite suspeitar da inexatiddo de investigagoes histéricas que tendem
a ver como secunddrio ou inexistente o papel dos indigenas na formacio nacional.”. Para
uma discussdo com foco na América Latina ¢ no “encobrimento” do outro realizado pela
racionalidade ocidental, o cldssico de Enrique Dussel (1993), 1492: o encobrimento do outro,
¢ indispensével.

7  Aqui, tenho em mente o trabalho de Michel Foucault, principalmente suas genealogias
realizadas ao longo da década de 1970 com uma forte inspira¢do nietzschiana sobre as relagoes
entre saber e poder. Sobre isso, vide a dissertagio Uma trajetdria submersa: a “hipdtese
Nietzsche” de Michel Foucault em seus cursos no Collége de France entre 1970 ¢ 1976 (Dias,
2022).



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

¢ feita, segundo Gomes (2000, p. 122) “enfatiza a histéria, a natureza e a
origem, e [...], aposta numa causa explicativa em termos de antecedentes’.
O problema deste tipo de leitura é que ao fixar elementos fundamentais
para explicar um processo, determinadas caracteristicas sao ressaltadas
em detrimento de outras, operando um apaziguamento das contradigoes
latentes que permitiram a irrup¢ao do acontecimento em questao. Nessa
medida, para Roberto Gomes (/dem):

Todas as andlises a respeito das “origens” da filosofia na Grécia

esquecem algo essencial: 0 novo estd ocorrendo ali, algo que nao pode

ser explicado pelo que a Grécia foi, mas que deve ser pensado pelo que

ela “estd devindo”. Esquecidas disso, tais andlises se tornam incapazes

de pensar a criagdo da filosofia.

Dito isso, parece que hd uma visao predominante do que é a filosofia.

Ela ocuparia um “nao-lugar”, uma “Agora da reflexao”, onde andamos de
mios dadas com Sécrates enquanto discutimos de igual para igual com
nossa filésofa ou filésofo mais queridos, principalmente, quando sio objeto
de nossa pesquisa. Objetificamos o pensamento alheio, e como um objeto,
esse pensamento deve ser eternamente retomado por comentarios infinitos
e exaustivos; segundo Luiz Washington Vita (citado por Gomes), sio
apenas “filosofantes” esses profissionais da filosofia, para Roberto Gomes
(20006, p. 121) eles sao “funciondrios burocriticos [...] que reverenciam
uma verdade acabada, com seu culto de uma filosofia eterna e sacrossanta”
e afirma contundentemente, “nio merecem o nome de filésofos”. Se como
piada isso pode ofender, como ofensa, deve nos fazer pensar; logo, uma
piada tomada a sério. Afinal: se nio conseguimos perceber o problema
revelado pelo diagndstico dessa Razao “universalizadora”, perdemos a
ironia do dia a dia e corremos verdadeiramente o risco dessa Agora da
reflexdo se desterritorializar tanto que, de repente, espanto do pensamento!
— encontrarmo-nos sem chao para pisar, como o pré-socrdtico que de tanto
olhar o céu caiu no buraco debaixo de seu préprio nariz. O ponto é: a
sanha do infinito e da totalidade, esse Universal que tudo engloba, leva ao
esquecimento do aqui e do agora.

Com isso, nao podemos perder de vista que o diagnéstico deve
impor um limite, ou seja, deixar as coisas mais nitidas. O distanciamento
critico é parte imanente da criagao filoséfica: ndo como o “nao-lugar”, e
sim como o “aqui-agora’. Pois, para Roberto Gomes (2006, p. 118):

“A filosofia, ao contrdrio da visdo anedética, jamais foi uma construgio

arbitrdria e etérea sem referéncia a tempo e lugar.”. Com isso, trata-
se ndo tanto de historiografia, mas de geografia, pois ocupamos um



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

lugar no espaco; para além da transcendéncia das ideias, nosso corpo
estd no mundo. E esse estar no mundo que permite sermos afetados,
fazendo-nos sair da Terra, recorrendo aos pensamentos. O movimento
nao é unico nem dialético entre Ideia e Terra, 0 movimento se d4
permanentemente, da 1erra para a ldeia e de novo para a Terra. Essa
relagio entre lugar e pensamento®, quando colocada no tempo, pode
ser chamada de devir; sendo essa ideia uma novidade na reflexio de
Gomes quando conjugada a sua ideia de “lugar” presente em sua
Critica da Razdo Tupiniquim.

Para Roberto Gomes (2006, p. 122): “o devir retrata as
transformagées em curso, as direcdes em jogo no palco do presente,
o jogo de for¢a que aponta as dire¢des para as quais convergem nossos
esforcos. Isso significa que é o devir que gera o futuro e a criagio do novo.”,
em resumo, “o devir reflete 0 que se é com relagio ao que estamos nos
tornando neste momento.”. Devir: aquilo que se ¢ enquanto ji sendo em
vista daquilo que urge vir a ser. O devir une presente, passado e futuro
em um ato s6. E como o incomodo imanente ao encontrar-se em um
lugar do qual se precisa transformar, um cansago com a mesmice, 0 nio
ver mais sentido na repeti¢ao; é um sentir-se diferente que permite pensar
a diferenca; é quando, no agora, se olha em volta e percebe-se marcado
por uma histéria, e entio, nos exigimos honestamente pensar o novo. E
o momento do choque, do clardo do trovao, o “nonada” de Guimaraes
Rosa que abre os Sertdes e permite todas as outras veredas, é o “levanta,
sacode a poeira e dd a volta por cima” do samba; enfim, é o streap-tease
da Razdo.” Nessa dire¢io, Roberto Gomes repete as palavras de Foucault
(Apud. Gomes, 20006, p. 124), que recito: “Existem momentos na vida
onde a questdo de saber se se pode pensar diferentemente do que se pensa,
e perceber diferentemente do que se vé, ¢ indispensdvel para continuar a
olhar e refletir.”.

Compreendendo o ato filoséfico como o aqui-agora, a atitude
critica é colocada em devir. Esse devir é o movimento que circunscreve
nosso lugar, nosso territdrio, nosso sangue, nossa carne e nossas lutas, a

8 DPenso no movimento: territorializagio — desterritorializagio — reterritorializagao, como
sugerido principalmente no terceiro capitulo de OAntz'—Edzpa, de Deleuze e Guattati (2011, p.
185-360).

9  Com seu humor caracteristico, Roberto Gomes utiliza a palavra szreep-tease em seu livro
quando se refere ao ato de uma Razao se expressar ou se realizar, como podemos ler: “Sempre
que uma Razdo se expressa, inventa Filosofia. O que chamamos de Filosofia grega nada mais
¢ do que o streep-tease cultural que a Razio grega realizou de si mesma. E deste ato — mais
do que gostariam de supor os pensadores tupiniquins — no qual a Razio se descobre em sua
originalidade e conhece seus mais intimos projetos, que emerge a possibilidade de Filosofia.”
(Gomes, 2006, p. 21).



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

Terra em que vivemos, o aqui. E esse aqui é movente, pois estd também
em um tempo, em um amanhecer sempre renovado do sol que permite
esse constante olhar e refletir o mundo; talvez nem tanto um olhar, mas
um sentir, um pulsar. Nao ¢ a repeti¢ao que compde a estrutura do todo,
mas sim o ritmo que compde um pagode sem fim e sempre diferente;
porque numa boa roda, nao se pode repetir a musica. Porém, essa atitude
critica posta em devir de nada serviria se com ela nao fizéssemos nada. Pois
hd uma dimensdo prética nesse jogo, assim como no pagode, que para
continuar precisa sempre de pessoas dispostas a puxar mais uma cangio,
seja no cavaquinho ou no gogé. O ato filoséfico, assim como no “milagre
grego”, necessita ser livre, pois nao se trata de “origens” bem comportadas
e responsdveis, mas de certa liberdade irresponsdvel levada a sério."

Af me pego pensando, S pra contrariar: “O que ¢ que eu vou fazer
com essa tal liberdade?”. Acredito mesmo que a pergunta, como colocada
pelo conjunto de pagode em seu disco de 1994 ¢ muito pertinente. A
partir dela, nao se trata de perguntar “o que ¢ a liberdade?”, criar uma Ideia
dessa liberdade e tentar for¢d-la no mundo real, como se essa palavra fosse
uma coisa. “Liberdade” aqui deve ser entendida como algo que se exerce,
que se faz, ou seja, como ato: o ato do aqui-agora ¢ o nivel pritico que s6
¢ possivel pelo sentir e pensar o mundo na atualidade. Segundo Roberto
Gomes (2006, p. 119): “Nio se trata de mera liberdade de expressio,
esta que os tiranos costumam cassar. Trata-se da liberdade da ousadia, da
liberdade do inventar a si mesmo.”. Por exemplo, no futebol: quando um
jogo estd quase perdido, para se criar uma oportunidade de gol é preciso
sair do esquema truncado da marcacio, abandonar a estratégia, ousar o
drible, mirar o gol. O lance que desconcerta no futebol geralmente sai de
uma atitude “irresponsdvel” de quem tem a bola nos pés. O mesmo se deve
pensar para o criar filos6fico.

Disso, devemos pensar a graca do “milagre”, tanto o grego como
grag g greg

também aquele do gol aos quarenta e tantos do segundo tempo, como a

realizagao da liberdade através da autonomia. Isso quer dizer se afastar da

10 Sobre a distingao entre “o sério” e o “a sério”, Gomes (2006, p. 14) escreve: “Levar a sério,
seja um trabalho, um lugar ou um amor, nio consiste no zelo pela vigéncia de normas sociais.
Ao contrdrio. O acento faz com que toda carga significativa recaia sobre o aspecto interno e
virtualmente negador do socialmente admitido. Se levo a sério, isto é algo que sai de mim em
direcio ao objeto da seriedade. Se sou sério, me coisifico como objeto de seriedade. Af estd
a diferenca entre o que ¢ dindmico — eternamente em questio —, encontrado no a sério, ¢ o
cardter de coisa acabada e estéril da seriedade do sujeito objetificado. A sério, revigoro o mundo
com uma quantidade imensa de significacoes. Sério, reduzo-me a objeto morto, caricato, de
existir centrado no externo.”.



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

Lei vigente imposta do exterior e ter a possibilidade de inventar uma nova
lei pertinente as necessidades impostas pelo aqui e o agora. Nas palavras de
Gomes (2000, p. 121), isso seria o “pensar o que se é como se ¢, um ato
em si transformador, jd que, ato libertdrio. “Todo filésofo cria um novo
modo de enquadrar a experiéncia vivida, cria uma nova forma de encarar
o pensamento, a verdade — cria, enfim, uma nova verdade.” (/dem), com
isso, temos que o distanciamento critico que nos coloca por um momento
na Agora da reflexio nio deve se perder no plano estritamente ideal,
onde todos sdo livres e iguais, de Platao a Nietzsche. Filosofar exige um
posicionamento no real, um experimentar, uma atitude, uma pratica. Por
isso, a filosofia ¢ politica. Uma ética que leva a sério o devir é iminentemente
politica.

Talvez esse seja o “toque” que Roberto Gomes decide dar com o
posficio a 122 edigao da Critica da razio tupiniquim, toque no sentido
daquele passe preciso que permite o contra ataque. Em “Liberdade e
devir”, o autor volta a sua obra da década de 1970 e reposiciona sua critica
em vista dos desafios atuais do mundo globocolonizado, relembrando uma
coisa necessdria ao fazer filos6fico: toda critica ocupa um lugar de destaque
entre a liberdade e o devir, entre uma ética e uma politica que quer o
novo. Dessa maneira, a Filosofia brasileira pode mover-se nesse “pensar
liviemente o que nos cabe”, levando a sério nosso lugar, as marcas de nossa
histéria e a meméria daquilo que fomos, ser aquilo que somos desejar
aquilo que queremos ser.

Para concluir, gostaria de dar novamente voz a Marilena Chaui que
no inicio desse texto foi responsdvel por comover nossa aten¢io. Dessa
vez, porém, feito o relato das tristezas e dores, ela nos oferece palavras
de esperanga, que gostaria muito que nos tomasse com sua forca. Sigo
Marilena:

se acreditamos que o saber é interroga¢io, interpretagio conceitual e
invengao do novo a partir do material bruto oferecido pela experiéncia
imediata, acreditaremos que o saber [...] é o trabalho a pensar o
ainda nio pensado, a dizer o ainda nao proferido, a fazer o ainda nao
realizado. Se assim for, resta uma esperanca de criagio, de invengao de
caminhos, de perda de certezas e de recusa do existente pela liberdade
do possivel. Neste lapso de tempo que nos é dado respirar, que também
nos seja dado pensar, dizer e fazer uma outra universidade onde a
alegria das descobertas, o trabalhar dos conflitos, a acolhida do que, em
nosso tempo, pede para ser efetuado deem sentido e recebam sentido
3 busca da emancipagio, nossa e alheia. Para isso lutaram bravamente
os estudantes [e acrescento, ndo apenas elas e eles], no correr sombrio



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

dos anos 70. Que a resisténcia nao tenha sido va. (Chaui, 1988, p.

254-255)

Referéncias

CABRERA, Julio. Europeu nao significa universal. Brasileiro nao
significa nacional. Nabuco: Revista Brasileira de Humanidades, n. 2,
nov. 2014/jan.-fev. 2015. Disponivel em: http://repositorio.unb.br/
handle/10482/18028. Acesso em: 21 abr. 2025.

CHAUI, Marilena de Souza. Um lugar chamado Maria Anténia. In:
SANTOS, Maria Cecilia Loschiavo dos (Org.), Maria Ant6nia: uma rua
na contramao. Sao Paulo: Nobel, 1988. p. 240-255.

CHAUI, Marilena de Souza. Brasil: mito fundador e sociedade
autoritdria. Sio Paulo: Editora Fundacio Perseu Abramo, 2000.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O Anti-Edipo: capitalismo e
esquizofrenia 1. Trad. Luiz B. L. Orlandi. Sao Paulo: Editora 34, 22 ed.,
2011.

DIAS, Rafael Gironi. Uma trajetdria submersa: a “hip6tese Nietzsche”
de Michel Foucault em seus cursos no Collége de France entre 1970 e
1976. 2022. Dissertacio (Mestrado em Filosofia) — Universidade Federal
de Sio Carlos, Sao Carlos, 2022. Disponivel em: https://repositorio.
ufscar.br/handle/20.500.14289/16536.

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito
da modernidade: Conferéncias de Frankfurt. Trad. Jaime A. Clasen.

Petrépoles/R]: Vozes, 1993.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 712 ed., Rio de Janeiro/ Sao
Paulo: Paz e Terra, 2019.

GOMES, Roberto. Critica da Razao Tupiniquim. 132 ed., Curitiba:
Ciriar, 2000.

GOMES, Roberto. PARA COLOCAR AS IDEIAS NO LUGAR.
Reflexao, [S. L], v. 4, n. 15, p. 40-68. [1979]: 2024. Disponivel em:
https://periodicos.puc-campinas.edu.br/reflexao/article/view/11621.
Acesso em: 20 jan. 2025.

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2019.

MBEMBE, Achille. “Necropolitica”’. Tradu¢ao de Renata Santini. Arte &



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025

Ensaios, Rio de Janeiro/ UFR], n° 32, dezembro de 2016, p. 123-151.
DOI: https://doi.org/10.60001/ae.n32.p122%20-%20151

MOTA, Carlos Guilherme. Ideologia da cultura Brasileira (1933-
1974): pontos de partida para uma revisao histérica. 42 ed., Sao Paulo:

Editora 34, 2014.

MOTA, Carlos Guilherme; LOPEZ, Adriana. Histéria do Brasil: uma
interpretagdo. 52 ed., Sao Paulo: Editora 34, 2016.

OLIVEIRA, Joao Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios:
“pacificacdo”, regime tutelar e formagao de alteridades. Rio de Janeiro:
Contra Capa, 2016.

RACIONAIS MCs. Sobrevivendo ao inferno. Sao Paulo/ Companhia
das Letras, 2018.

RAMOS, César Augusto. Critica da Critica da Razao Tupiniquim.
Reflexao, [S. L], v. 4, n. 15, p. 5-39. [1979]: 2024. Disponivel em:
https://periodicos.puc-campinas.edu.br/reflexao/article/view/11620.
Acesso em 20 jan. 2025.



