
Cadernos Miroslav Milovic

UMA CRÍTICA ENTRE LIBERDADE E DEVIR NO 
FAZER FILOSÓFICO BRASILEIRO A PARTIR DE UM 

POSFÁCIO DE ROBERTO GOMES 

A CRITICISM BETWEEN FREEDOM AND BECOMING IN BRAZILIAN 
PHILOSOPHICAL MAKING BASED ON AN AFTERWORD BY ROBERTO 

GOMES

Rafael Gironi Dias1

Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

DOI: https://doi.org/10.46550/cadernosmilovic.v3i2.128

Resumo: Este artigo tem como objetivo explorar os textos do filósofo 
Roberto Gomes, com foco principal no posfácio escrito em 2001, “Liberdade 
e devir”, para seu livro de 1977, Crítica da Razão Tupiniquim. Nesse 
contexto, apresentamos os principais temas trabalhados pelo autor a respeito 
das condições de possibilidade para a filosofia brasileira, bem como para a 
prática filosófica em geral. Para tanto, foi necessário considerar o contexto 
brasileiro na década de 1970, no auge da ditadura militar no país, bem como 
a atualização de Gomes de sua crítica no contexto da virada para o século 
XXI, que, segundo o autor, é marcado pela “globocolonização”. A partir 
do diagnóstico crítico de Gomes sobre o que significa fazer filosofia nesses 
dois momentos históricos, cruzamos as reflexões do filósofo com outras 
perspectivas coerentes com seus escritos, a fim de estabelecer uma posição de 
reflexão sobre o que é urgente para nós hoje: filosofar no aqui-agora. 
Palavras-chave: Filosofia Brasileira. Crítica da Razão Tupiniquim. Roberto 
Gomes. 

Abstract: This article aims to explore the texts of philosopher Roberto 
Gomes, focusing mainly on the afterword written in 2001, “Liberdade e 
devir”, for his 1977 book, Crítica da Razão Tupiniquim. In this context, we 
present the main themes worked on by the author regarding the conditions 
of possibility for Brazilian philosophy, as well as for philosophical practice 
in general. To this end, it was necessary to consider the Brazilian context 
in the 1970s, at the height of the country’s military dictatorship, as well as 

1	 Mestre em Filosofia pela UFSCar



176  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

Gomes’ updating of his critique in the context of the turn of the 21st century, 
which, according to the author, is marked by “globocolonization”. Based on 
Gomes’ critical diagnosis of what it means to do philosophy in these two 
moments in history, we cross-reference the philosopher’s reflections with 
other perspectives that are consistent with his writings, in order to establish 
a position for reflection on what is urgent for us today: philosophizing in the 
now-here. 
Keywords: Brazilian Philosophy. Crítica da Razão Tupiniquim. Roberto 
Gomes. 

Eu gostaria de começar com uma imagem escrita por uma de 
nossas filósofas, Marilena Chauí. Elaborada em 1984, para a 

Folha de São Paulo, essa imagem não é sobre ideias, nem sobre conceitos, 
mas sim um relato criado a partir de cenas vividas, emoções sentidas e 
vários gritos silenciados, que parecem marcar a nossa história. História 
essa, que não diz respeito apenas à “nossa” Filosofia, mas talvez, sobre o que 
vivemos ainda hoje. São palavras feitas para lembrar, e com isso, comover. 
Sigamos então essas linhas e suas vozes:

[…] “É o comunismo! É o comunismo chegando!”, bradavam 
horrorizados os conservadores naquele ano de 1963. Viriam à forra 
em 64. […] 

Anoitece, nos primeiros dias de abril. Golpeada, a Maria Antônia 
procura conservar o ritmo. Aulas. Debates inflamados na Congregação 
e no Conselho universitário. Gente no saguão, nas calçadas. Correria: 
“Vão invadir a Faculdade!”. Alguns guardam as janelas, outros vigiam 
a rua e o pátio. Professores, alunos, funcionários fecham as portas e 
nelas se apoiam para protegê-los. Ruído de carros e botas. Inútil 
guarnição desprotegida: portas e janelas são arrombadas a pontapés. 
Estilhaçados vidros e madeirames. Salas de aula invadidas, professores, 
alunos e funcionários revistados, alguns expulsos, outros presos, 
enviados ao DOPS para interrogatório. Livros destruídos, papéis 
rasgados e espalhados pelo chão, máquinas de escrever destroçadas a 
pancadas. O vandalismo que arrombara o edifício começa, agora, o 
arrombamento de vidas, ideias, carreiras e consciências. Tem início o 
expurgo, fundado em denúncias anônimas, calúnias, delação, rancores 
dos medíocres aspirando pelos cargos aos quais não poderiam chegar 
senão pela força e pela ignomínia. O medo cimenta as relações. […] 
Ideias são censuradas, programas alterados, cursos cancelados. […] Vai-
se abrindo a trilha dos anos vindouros: o exílio. Está institucionalizada 
a sanha do terrorismo cultural. Mas era véspera, ainda. 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 177  

Lá na cidade, a Maria Antônia não morrera. Antes de sua agonia final, 
houve 1968. […] 

*** 

[…] Na pequena escadaria da Maria Antônia, os “excedentes” 
acampados. Exigem as vagas a que têm direito, aprovados que foram 
nos vestibulares. A reforma da Universidade está na ordem do dia e, 
incauto em sua onipotência, o Conselho Federal de Educação deixa 
escapar a bomba: o relatório Atcon e o acordo MEC USAID. “Abaixo 
a ditadura/ Viva a liberdade/ Fora, fora MEC-USAID”, repicavam os 
estudantes. […] 

“Sejamos realistas: peçamos o impossível.” 

3 de outubro de 1968. Ruído de carros pesados, cães a latir, estrépito de 
botas pelo calçamento, sirenes, gritos, palavras de ordem, comandos. 

– Estão vindo! O Exército e a polícia estão chegando! […] 

– Olhem, olhem! Estão subindo na torre e nos telhados do Mackenzie! 
O CCC (Comando de Caça aos Comunistas) os chamou para lá! Vão 
metralhar, gente, vão metralhar! 

– Estão jogando bombas. Depressa, coquetel molotov aqui, depressa. 
[…] – Estão metralhando! Tem um morto! Tem um morto! 

– Mataram um estudante! […] 

– Fogo! A Maria Antônia está pegando fogo. Água, pessoal, água, pelo 
amor de Deus! 

– Fogo, fogo! A Faculdade pegou fogo! Todo mundo tem que sair. Não 
pode haver mais mortos. 

Sob gritos furiosos e fogo cerrado – incêndio de um lado, metralhadoras 
e bombas de outro – é esvaziada a Faculdade de Filosofia, Ciências e 
Letras. Seus ocupantes, submetidos ao “corredor polonês”, são lançados 
em camburões […]. […] 

Dezembro. Sexta-feira, 13: Ato Institucional nº 5. 

20 de dezembro de 1968 e 29 de abril de 1969: decretos presidenciais 
aposentando professores. […] Caça às bruxas no meio estudantil. 
Prisões, torturas, mortes, desaparecimentos, exílio. Clandestinidade. 
Perseguição dos “suspeitos”. Campeia a delação. 

– Por que Bento e Giannotti? […] 

– Não se sabe. O decreto não dá motivos. […]

[…] Desfeita a Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras. A 
modernização, identificada com a eficácia produtivista e com a divisão 



178  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

administrativa dos conhecimentos, […] fragmentou a antiga Faculdade 
em institutos, escolas e numa Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas. […] 

Sobre o silêncio e o medo, ergue-se a Universidade modernizadora 
[…]. (Chauí, 1988, p. 245-251)  

A memória trazida à tona pelas palavras de Marilena pode causar 
certo estremecimento em nossa espinha e talvez, uma sensação ruim. Mas, 
se isso aconteceu, podemos encarar essa comoção a partir de um ponto: 
se sentimos, é porque estamos vivos, porque vivemos, e porque queremos 
viver. Com isso, o incomodo com esse passado, que infelizmente não 
podemos alterar, pode ganhar outro sentido, nos sendo permitido colocar 
a questão: como queremos viver? 

Já no final de “Liberdade e devir”, posfácio escrito em 2001 ao seu 
livro de 1977, Crítica da Razão Tupiniquim, Roberto Gomes (2006, p. 
130) nos pergunta:  

Que outro modo de produzir uma vida humana podemos propor? Que 
outras relações podemos pensar na busca da criação de um homem 
novo capaz de novas relações consigo, com os outros e com a natureza? 
O que teríamos a agregar a um projeto que visasse tornar o homem 
apto a viver a vida como obra de arte? 

Nesse ponto, a memória trazida por Marilena, nosso incomodo, 
e as perguntas de Gomes parecem ocupar um mesmo plano. Mas o que 
poderia unir de forma tão entrelaçada um relato sobre o auge do período 
mais violento da ditadura militar brasileira no fim da década de 1960 com 
um livro publicado em meados da década seguinte, cujo tema em questão 
é exatamente elaborar criticamente um fazer filosófico nosso? Em tom 
hipotético, penso que uma resposta possível ainda nesse posfácio seria: é 
preciso “pensar livremente o que nos cabe.” (Gomes, 2006, p. 130). Talvez, 
para Roberto Gomes, isso é Filosofia; e este artigo visará, portanto, elucidar 
essa proposição. 

Quando escreveu a Crítica da razão tupiniquim, entre 1974 e 1976, 
a preocupação do autor foi, dentre outras, “a questão da chamada memória 
brasileira” (Gomes, 2006, p. 114) – em suas palavras: “acusada aqui e ali 
de ser volátil e volúvel”, ou seja, uma memória que estaria em permanente 
mudança de direção, cujas opiniões transitam com facilidade entre opostos. 
Não é difícil hoje em dia refletir sobre isso. Pensemos por um momento 
no processo de negação de nosso passado a partir da memória da ditadura 
militar no Brasil, que teve no episódio narrado por Marilena um de seus 
momentos sangrentos. Se negamos esses acontecimentos e deixamos eles 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 179  

cada vez menores, eles deixam de ser lembrados e podem virar apenas uma 
nota de rodapé de nossa história; isso é um tipo de esquecimento. Nesse 
ponto, o período que separa a destruição da universidade da Rua Maria 
Antônia e a crítica publicada por Roberto Gomes, se destaca por ser um 
período de revisão grosseiro daquilo que compunha a cultura brasileira e a 
memória do Brasil, ou seja, “nossa” história estava em questão.  

Sobre o clima dos anos de ditadura, quanto à produção intelectual, 
o historiador Carlos Guilherme Mota nos oferece um balanço da época 
em seu livro também publicado em 1977 com o título Ideologia da cultura 
brasileira (1933-1974): Pontos de partida para uma revisão histórica. No 
livro considerado “polêmico” à época, Mota propunha uma releitura 
crítica da forma como o conceito de cultura brasileira fora trabalhado pelos 
historiadores entre-nós, e se opõe, principalmente, à leitura de Gilberto 
Freyre, oficial na época da ditadura, mas já muitas vezes contestada 
em âmbito historiográfico desde sua publicação nos anos 1930. Na 
apresentação escrita para a republicação de seu livro, Mota (2008, p. 8) 
reflete que enquanto Gilberto Freyre na década de 1970 estava: 

Saboreando a adoção pelo regime ditatorial de seu pitoresco discurso 
luso tropicalista, suas teses harmoniosas sobre a “democracia racial” 
sustentavam o sistema pedagógico-cultural e político que servia bem ao 
projeto do “Brasil potência emergente”, com a insuportável ideologia 
da (mal-conceituada) cordialidade e do jeitinho, tudo justificando o 
sucesso do “milagre econômico” brasileiro, cujos resultados podem, 
hoje como ontem, ser encontrados nos presídios lotados, na violência 
urbana e rural, na ascensão de uma burguesia grosseira e mal educada 
ao poder econômico-financeiro, político educacional deste país. 
[…] E justificados pelo sucesso do tal “milagre”, o brutal aperto da 
censura, a institucionalização da tortura, dos “esquadrões da morte”, 
dos “justiceiros”, o desaparecimento de cidadãos e o aplastamento da 
inteligência crítica. 

Disso, resulta que na época, para Mota (Idem), “vivíamos no 
mundo das trevas, sombras, medo e – pior de tudo – mediocridade e 
desinformação.”  

Desse cenário, lugar de onde a Crítica da razão tupiniquim 
emergiu, Roberto Gomes atesta: “Na década de 1970, vivíamos o triunfo 
das ditaduras militares. Nestas condições, era objeto de desconfiança 
qualquer busca de afirmação cultural por parte de países condenados a 
orbitar na periferia do capitalismo”, e dito isso, revela algo interessante, 
“Curiosamente, as críticas vinham tanto da direita quanto da esquerda.” 
(Gomes, 2006, p. 115). Em artigo originalmente publicado em 1979, 



180  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

chamado “Para colocar as ideias no lugar”, ao contextualizar seu livro, 
Gomes (2024, p. 43) comenta que antes do golpe militar “o político era 
um debate que se generalizava no conjunto do tecido social. Aprendia-se 
a debater, a tomar posições, a desvendar equívocos, na ação, no debate, 
ao longo de toda a extensão do país.”. Desse cenário de efervescência que 
mobilizava diversos setores da sociedade brasileira o autor identifica uma 
“convicção” perdida, “a de que o saber a respeito dos destinos do país era 
um direito de todos. […] Todos eram potencialmente dirigentes e homens 
públicos.” (Idem).  

Segundo o autor, o que muda após 1964? Muda exatamente essa 
“convicção” em relação aos rumos da realidade brasileira a ser construída. 
Gomes (2024, p. 43) é incisivo: as forças conservadoras de direita, 
representada pela burguesia que se sentia ameaçada com os novos rumos 
do país, aliaram-se aos interesses de um imperialismo estrangeiro que 
“aglutinou forças militares e políticas e cassou a cidadania ao Brasil”. Nesse 
novo cenário, o intelectual brasileiro, mesmo com um posicionamento de 
esquerda, fechou-se dentro das universidades, nos cursos de pós-graduação, 
e podada sua prática política, “refugiou-se nos delírios de um teoricismo 
pedante e rebuscado”, e mesmo que desalinhado àquilo que acontecia fora 
dos muros da acadêmia, “reservou-se o Poder de decidir o Saber.” (Idem, 
p. 44). 

Dessa forma, na Crítica da Razão Tupiniquim “tratava-se de 
questionar os pressupostos, as condições, o que se deve levar em conta, se 
quisermos falar em fazer filosofia brasileira” (2024, p.42), e, para tanto, 
fez-se “um livro deliberadamente panfletário, que recusa o jargão oficial, 
os padrões tradicionais, os cárceres formais onde se refugiou a falta de 
talento e coragem da inteligência acadêmica no Brasil.” (Idem, p.41). 
Essa inteligência acadêmica, no que diz respeito a filosofia e contra qual 
dirigia-se a crítica de Gomes, tratava-se da produção filosófica advinda do 
Instituto Brasileiro de Filosofia através de sua revista e dos Anais de seus 
congressos, assim como da “filosofia de manuais” imposta pelo Conselho 
Federal de Educação, que modelava os cursos de filosofia “através dos 
‘currículos mínimos’ e das ‘ementas doutorais’.” (Idem).2

2	 Importante notar que esse artigo de Roberto Gomes, originalmente publicado em 1979, 
direcionava-se a rebater as críticas que seu livro havia recebido, principalmente a de César 
Augusto Ramos (2024), “Crítica da Crítica da Razão Tupiniquim”, onde perfilam-se inúmeros 
pontos de refutação ao livro de Gomes a partir de uma concepção marxista do fazer filosófico. 
Ambos envolvidos nessa polêmica eram professores da Universidade Federal do Paraná, e os 
dois artigos foram publicados na mesma edição da Revista Reflexão desta universidade, cujo 
tema era “Razão Tupiniquim em debate”. A edição completa foi resgatada pelo acervo da 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 181  

Esse diagnóstico de Roberto Gomes nos lança na preocupação 
norteadora de seu livro: para se pensar a realidade do Brasil é preciso 
compreender nossa própria situação, ou seja, admitir e se apropriar do lugar 
em que estamos como fonte indispensável para problematizar o que somos; 
eis as condições de possibilidade para se fazer filosofia brasileira. É esse ponto 
fundamental para o fazer filosófico que nossa Razão Tupiniquim parece se 
esquecer, desviando seu olhar em direção ao estrangeiro e esquecendo o 
solo em que pisa. Assim, Gomes (2006, p. 98) não se esquiva em mostrar 
que esse alheamento está diretamente relacionado com as “peculiaridades 
de nossa formação histórica” advindas do projeto colonizador. Em suas 
palavras: 

A Filosofia representa, por si só, num desafio a nossas instalações, 
uma exigência de questionamento radical. Por outro lado, por 
comodismo, ligação incestuosa e pela violência do projeto colonizador, 
sempre delegamos à Europa nos dizer o que deveríamos pensar. Deste 
irreconciliável choque […] resultou a impossibilidade de uma Filosofia 
brasileira. (Gomes, 2006, p. 98) 

Aqui, nota-se como o autor traz para o seio da questão das condições 
de possibilidade de uma filosofia brasileira o problema da colonização. 
Ora, se do ponto de vista econômico, a origem colonial nos coloca em 
um processo de dependência para com o estrangeiro, seja a Europa, seja 
os Estados Unidos (tendo em vista o período da Ditadura Militar em 
que se encontrava), essa condição operava um verdadeiro “transplante 
cultural” que reverberava em nossa intelectualidade, pois “Jamais sujeito 
da própria história, a dependência lhe reservava apenas o papel de objeto 
de exploração, exigindo que assumisse o papel de assimilador” (2006, p. 
99). Esse caráter de assimilação do estrangeiro e a alienação do próprio 
lugar, ou mesmo esquecimento de sua situação, faz com que o brasileiro, 
principalmente o intelectual, sempre desejasse ser “não-brasileiro” (Idem).  

Se a Filosofia é o campo de saber que se dedica a criar problemas, 
quando importamos do exterior os modos e problemáticas alheias, “a 
dificuldade de aplicação de tais conhecimentos à realidade que nos 
circunda” “impede que venhamos a conhecer criticamente a superfície 
ideológica que encobre nossas alienações” (Gomes, 2006, p. 100). Daí 
que, para Gomes (2006, p. 101-102): “esta Filosofia alegórica interessa à 
manutenção de nosso estado de dependência”, fazendo que o pensamento 

PUC-Campinas, a partir de sua revista do Departamento de Pós-Graduação em Ciências da 
Religião em 2024, e pode ser acessada através do link: DOI: https://doi.org/10.24220/2447-
6803v4a1979.



182  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

se torne “apenas mais um instrumento de domínio”. Dessa maneira, o 
aspecto negativo da crítica ao modo de fazer filosofia no Brasil ganha seu 
contorno mais definido quando Gomes identifica algumas formas que 
fizeram carreira nessas terras: a Razão Ornamental ligada ao ecletismo e a 
Razão Afirmativa ligada ao positivismo. Não desenvolverei esses pontos à 
exaustão aqui, as considerações sobre a história da Filosofia no Brasil e seus 
autores são discutidas por Roberto Gomes (2006, p. 55- 98) nos capítulos 
“A Filosofia entre-nós”, “A Razão Ornamental”, “A Razão Afirmativa”, 
e por fim, “Razão Dependente e negação”, onde o autor reflete sobre o 
Movimento Modernista brasileiro, principalmente das figuras de Oswald 
de Andrade e Mario de Andrade, em que o entusiasmo do primeiro ao 
propor uma nova abordagem antropofágica de se pensar a Filosofia no 
Brasil, desandava no pessimismo póstumo do segundo diante os poucos 
efeitos desse Movimento na cultura pensante de sua época, reduzindo-
se seus impactos apenas às artes. Disso, Roberto Gomes (p. 97-98) faz o 
balanço:

Vista a questão de dois ângulos, complementares e indissociáveis, 
podemos dizer que, por um lado, houve a retenção do espírito crítico 
aos limites permitidos pela ordem vigente e, por outro, os praticantes 
da Filosofia entre-nós, desde sempre vítimas e beneficiários da Razão 
Ornamental, preferiram manter-se à distância de questões mais 
delicadas, permitindo-se flutuar no limbo das questões “metafísicas”. 

Razão pela qual a Filosofia preservou entre-nós uma atitude de 
desprezo face às questões efetivamente urgentes, delas se esquecendo, 
considerando-as coisas pouco sérias, não dignas das luzes de nossos 
pensadores. Sérias, só teses secas e desinteressadas, montadas a partir 
de questões que foram vitais para homens que viveram há, no mínimo, 
sete séculos. Sérios são estudos maçantes que cheiram à Europa. 
Assim, apesar dos traços de emancipação de uma inteligência nacional 
que podemos encontrar no modernismo, os praticantes da Filosofia 
continuaram, e continuam, como no verso de Manuel Bandeira, 
“macaqueando a sintaxe lusíada.”.  

Tendo essas considerações desse desabrochar interrompido para 
uma Filosofia brasileira como fruto de uma postura corriqueira entre os 
filósofos daqui, concentrarei em pensar como o Roberto Gomes reflete 
sobre essa postura aliando-a a diversos “mitos” condizentes com uma 
pretensa “brasilidade” imanente, principalmente no que diz respeito ao 
“mito da concórdia”. Para tanto, algumas breves definições que Marilena 
Chauí desenvolve em Brasil: mito fundador e sociedade autoritária (2000, p. 
5-6) são pertinentes. Em linhas gerais, o mito em um sentido antropológico 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 183  

é uma narrativa que propõe uma “solução imaginária para tensões, conflitos 
e contradições que não encontram caminhos para serem resolvidos no 
nível da realidade.”, Enquanto um mito fundador, “esse mito impõe um 
vínculo interno com o passado como origem, isto é, com um passado 
que não cessa nunca, que se conserva perenemente presente e, por isso 
mesmo, não permite o trabalho da diferença temporal e da compreensão 
do presente enquanto tal.”. Partindo dessas duas definições, podemos 
destacar um elemento central: os mitos, quando ligados a construção 
de uma identidade nacional, são iminentemente conservadores, ou seja, 
visam manter uma ordem bem delimitada contra qualquer movimento 
de mudança e, portanto, servem como armas para estancar conflitos. O 
“mito da concórdia”, criticado por Gomes, diz respeito a tendência baseada 
nos escritos de Gilberto Freyre, como vimos acima, sobre a “democracia 
racial”, muito propagada pela Ditadura Militar e que alavancava do ponto 
de vista pedagógico cultural o projeto de “Brasil potência emergente” e de 
“milagre” brasileiro, que só fez saquear e vender recursos e capitais ao custo 
do sangue e desaparecimento dos opositores ao regime. 

Disso, a Razão Ornamental que volta seu olhar para o estrangeiro e 
tenta emular e assimilar os problemas filosóficos alheios, performa nada mais 
que uma Razão Afirmativa onde nenhuma radicalidade é possível e o novo 
é sempre barrado pela justificativa de que deveríamos antes de poder falar 
sobre nós mesmos, saber tudo aquilo que fora escrito em outras línguas, de 
preferência em inglês, francês ou alemão. Eis o problema: ao desqualificar 
uma filosofia entre-nós em benefício daquilo que não somos, barramos sua 
condição de possibilidade, pois este é o poder que o saber detém: minar 
a diferença. Essa filosofia sem tempo e lugar, apega na minúcia do texto e 
dos comentários infinitos, nas palavras de Roberto Gomes (2006, p. 105), 
“Esta Filosofia esterilizada, asséptica, refinada, de bom gosto e ornamental 
é na verdade ‘a voz do dono’. Não se compromete nem suja as mãos. 
Dedica-se de preferência ao puro jogo formal que a ninguém incomoda ou 
contamina”. Ou seja, essa filosofia burocrática, presa aos seus ritos e ritmos 
institucionais, ao fim e ao cabo, não se expressa, não inventa e acaba por 
reproduzir um saber que, em seu limite, está alienado da “nossa” realidade.  

Eis o problema ao qual a Crítica da Razão Tupiniquim em 1977 
se detém: para dar importância a Filosofia devemos levar a sério a 
radicalização do pensar a partir de nossa posição. Esse lugar situado nos 
permite a perspectiva de olhar as coisas que estão entre nós: as pessoas, 
os jeitos, as músicas, as ruas, as conversas, as lutas e as alegrias. O lugar 
tem uma importância essencial para o fazer filosófico, pois é o princípio 



184  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

de reconhecimento que nos instala no real, já que para o autor: “Estou 
em determinado lugar e, a partir dele, princípio a ser. Antes estou, depois 
sou”, pois, “um pensamento […] sempre traz em si a marca de seu tempo 
e lugar.” (Gomes, 2006, p. 22). Assim, é nesse trabalho permanente com 
a memória sempre resgatada e o lugar de onde nos apercebemos de nossa 
realidade que uma filosofia pode inventar seus problemas, seus temas, 
ritmos e linguagem e impor suas urgências. Isso seria inventar uma Razão 
para Roberto Gomes. 

Retomando o posfácio de 2001, esse tom crítico a respeito da 
produção filosófica brasileira se altera, pois mesmo com esses empecilhos, 
Gomes (2006, p. 117) afirma: “Na década de 1970 o sonho ainda era 
possível, ou seja, cabia no mundo ter referências éticas.”. Por isso, ao 
revisitar a Crítica da Razão Tupiniquim, o filósofo opta por não justificá-
lo, não criar uma imagem póstuma da obra e do “autor” que ele fora; o 
livro foi o que ele é, mas permanece um livro dos anos 1970. Assim, o que 
Gomes faz no posfácio é retomar aquilo que lhe parece ainda ser atual da 
crítica anterior e, como mais um leitor, pensar se algo dessa crítica ainda é 
possível na virada para o século XXI, tempo dominado pelo que chama de 
“globocolonização”; realidade na qual parece ser impossível sonhar. 

 Não é difícil compreender o que é apresentado a respeito desse 
neologismo que funde “globalização” com “colonização”, já que em muito 
a descrição desse conceito se assemelha à muitas das práticas entre-nós 
atualmente. Para Roberto Gomes (2006, p. 116):

assistimos […] ao delírio do capitalismo financeiro. Sob a face do livre 
mercado ou da globocolonização, se esconde uma entidade cega, surda 
e muda, que não evolui nem caminha em direção alguma, mas apenas 
sonha desdobrar sua “lógica” acumulativa. Criatura voraz, nada respeita 
e devasta a terra na qual pisa.  

Não é à toa que esse diagnóstico não difira em nada da situação 
descrita pelo porta-voz indígena Ailton Krenak em 12 de março de 2019, 
na palestra intitulada “Ideias para adiar o fim do mundo”. O “homem 
branco” é o “homem mercadoria” por excelência, ele sonha curto e sonha 
apenas consigo mesmo, e nessa sanha, comete diversos abusos, pois, 
conforme Krenak (2019, p. 19-21 – grifo nosso): 

É um abuso do que chamam de razão. 

Enquanto a humanidade está se distanciando do seu lugar, um monte 
de corporações espertalhonas vai tomando conta da Terra. Nós, a 
humanidade, vamos viver em ambientes artificiais produzidos pelas 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 185  

mesmas corporações que devoram florestas, montanhas e rios. Eles 
inventam kits superinteressantes para nos manter nesse local, alienados 
de tudo, e se possível tomando muito remédio. Porque, afinal, é preciso 
fazer alguma coisa com o que sobra do lixo que produzem, e eles vão 
fazer remédios e um monte de parafernálias para nos entreter. 

Para que não fiquem pensando que estou inventando mais um mito, o 
do monstro corporativo, ele tem nome, endereço e até conta bancária. 
E que conta! São os donos da grana do planeta, e ganham mais a cada 
minuto, espalhando shoppings pelo mundo. Espalham quase que o 
mesmo modelo de progresso que somos incentivados a entender como 
bem-estar no mundo todo. Os grandes centros, as grandes metrópoles 
do mundo são uma reprodução uns dos outros. Se você for para Tóquio, 
Berlim, Nova York, Lisboa ou São Paulo, verá o mesmo entusiasmo 
em fazer torres incríveis, elevadores espiroquetas, veículos espaciais… 
Parece que você está numa viagem com o Flash Gordon. 

Enquanto isso, a humanidade vai sendo descolada de uma maneira tão 
absoluta desse organismo que é a terra. 

Se, ao menos a partir dessas duas vozes, o diagnóstico do avanço 
de um capitalismo predador e neoliberal, biopolítico de cabo a rabo, não 
parece ter mudado muito de 2001 a 2019, o mesmo pode-se dizer da 
violência que lhe parece fazer par, sua necropolítica3. Para Roberto Gomes 
(2006, p.117): “Aqui o espetáculo da morte é gélido: carne explodindo, 
sangue jorrando, uivos inúteis diante da cara marmórea e imperturbável 
do exterminador”. Com sua primeira redação preparada para uma fala na 
PUC do Paraná em 1992, “Liberdade e devir” quando discorre sobre o 
caráter violento que acompanha a globocolonização não parece apenas 
pensar o furor por sangue e mortes dos filmes de ação dessa década, cheia 
de rambos, máquinas mortíferas e muita “porrada”. As palavras de Gomes, 
quando proferidas em setembro de 1992, antecipam em alguns dias 
um dos maiores massacres carcerários da “nossa” história: o massacre do 
Carandiru, em 2 de outubro de 1992. Foram os Racionais 

MC’s (2018, p. 84-85; 88-89) que ofereceram a alegoria dessa cena, 
através da música “Diário de um detento” que, na voz de Mano Brown, 
narra: 

Cada detento, uma mãe, uma crença 

Cada crime, uma sentença 

Cada sentença, um motivo, uma história 

3	 Conceito presente nas reflexões do camaronês Achille Mbembe, principalmente em seu artigo 
“Necropolítica” (2016).



186  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

De lágrima, sangue, vidas e glórias 

Abandono, miséria, ódio, sofrimento 

Desprezo, desilusão, ação do tempo 

Misture bem essa química 

Pronto: eis um novo detento 

*** 

Ratatatá, mais um metrô vai passar 

Com gente de bem, apressada, católica 

Lendo jornal, satisfeita, hipócrita 

Com raiva por dentro, a caminho do centro 

Olhando pra cá, curiosos, é lógico 

Não, não é, não, não é o zoológico 

Minha vida não tem tanto valor 

Quanto seu celular, seu computador 

*** 

Era a brecha que o sistema queria 

Avise o IML, chegou o grande dia 

Depende do sim ou não de um só homem 

Que prefere ser neutro pelo telefone 

Ratatatá, caviar e champanhe 

Fleury foi almoçar, que se foda a minha mãe 

Cachorros assassinos, gás lacrimogêneo 

Quem mata mais ladrão ganha medalha de prêmio 

O ser humano é descartável no Brasil 

Como modess usado ou Bombril 

Cadeia guarda o que o sistema não quis 

Esconde o que a novela não diz 

A música dos Racionais conta essa história a partir da perspectiva 
de um sobrevivente, mas o massacre do Carandiru resultou em 111 
mortos, todos eram detentos. Sobre esse tipo de acontecimento, creio que 
as palavras do camaronês Achille Mbembe (2016, p. 142), quando escreve 
sobre um dos aspectos da necropolítica, são claras e pertinentes:  



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 187  

As maneiras de matar não variam muito. No caso particular dos 
massacres, corpos sem vida são rapidamente reduzidos à condição de 
simples esqueletos. Sua morfologia doravante os inscreve no registro de 
generalidade indiferenciada: simples relíquias de uma dor inexaurível, 
corporeidades vazias, sem sentido, formas estranhas mergulhadas em 
estupor cruel. […] o surpreendente é a tensão entre a petrificação dos 
ossos, sua frieza (coolness) estranha, por um lado, e por outro lado, seu 
desejo persistente de ter sentido, de significar algo. 

Um quadro como esse permite que Roberto Gomes (2006, p. 117) 
afirme: 

Hoje, nesta passagem de século, é oferecida a seres humanos sem 
esperanças, a luta pela luta, o sangue pelo sangue, o sexo pelo sexo. O 
sucesso pelo sucesso. Os quinze minutos de glória pelos quinze minutos 
de glória. A revolução virou piada ou golpismo individual. A arte, uma 
instalação arbitrária. A ética, o ressentimento do politicamente correto.  

O que diria ele hoje, com os apps e as UPPs, a busca por likes e as 
propagandas de riqueza fácil a partir de jogos de tigrinhos, ou mesmo, 
a política de genocídio aplicada contra a população brasileira durante 
a pandemia de COVID 19? Em um mundo assim, parece não caber 
esperança, como no Inferno descrito por Dante, onde à entrada segue os 
dizeres, “Ó vós que entrais, deixai toda esperança”. 

Porém, se sentimos esse incomodo em nos saber sobreviventes em 
meio a essa “esquizofrenia globocolonizadora” (Gomes, 2016, p. 117), 
e, mesmo assim, queremos dar sentido não apenas à nossa vida, mas 
também reivindicar a memória dos mortos por essa “lógica”; não devemos 
abandonar a esperança. Pois para Roberto Gomes (Idem, p. 118), um 
mundo como esse “oferece desafios mais definitivos, quem sabe. Menos 
ingênuos, talvez.”.  

Para o filósofo e educador brasileiro Paulo Freire, em Pedagogia do 
oprimido, escrito em 1968 enquanto exilado no Chile por conta da ditadura 
militar de 1964, existe uma característica própria ao pensamento ingênuo. 
Em suas palavras: “Para o pensar ingênuo, o importante é a acomodação 
a esse hoje normalizado […] a meta é agarrar-se a este espaço garantido, 
ajustando-se a ele e, negando a temporalidade, negar-se a si mesmo.” 
(Freire, 2019, p. 115). A partir desse pensamento ingênuo, para o educador 
popular, se erige todo um modo de educação que visa manter as relações de 
opressão na sociedade, aquilo que ele denuncia como “educação bancária”. 
Contra esse tipo de concepção só haveria um tipo de pensamento possível, 
o pensar crítico, que para Paulo Freire (Idem, p. 114) é: “um pensar que 



188  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

percebe a realidade como processo, que a capta em constante devenir e não 
como algo estático”, é um pensamento que “‘Banha-se’ permanentemente 
de temporalidade cujos riscos não teme”. 

Trazer o pensamento de Paulo Freire para o jogo em que estamos 
me parece pertinente no momento. Em primeiro lugar, por ser um 
pensamento carregado de um senso crítico muito semelhante àquele 
desenvolvido por Roberto Gomes. Em segundo, porque o educador volta 
seu trabalho teórico em vista de uma aplicação pedagógica prática, a partir 
da criação do “diálogo” fora de uma economia mercantil da educação. Dito 
isso, um dos elementos para se estabelecer um verdadeiro diálogo seria um 
tipo de esperança muito próxima ao fazer filosófico de Roberto Gomes. 
Para Paulo Freire (2019, p. 113-114): 

A esperança está na própria essência da imperfeição dos homens, 
levando-os a uma eterna busca. Uma tal busca […] não se faz no 
isolamento, mas na comunicação entre os homens – o que é impraticável 
numa situação de agressão. 

O desespero é uma espécie de silêncio, de recusa do mundo, de fuga. 
No entanto, a desumanização que resulta da “ordem” injusta não 
deveria ser uma razão da perda da esperança, mas, ao contrário, uma 
razão de desejar ainda mais, e de procurar sem descanso, restaurar a 
humanidade esmagada pela injustiça. 

Não é, porém, a esperança um cruzar de braços e esperar. Movo-me na 
esperança enquanto luto e, se luto com esperança, espero. 

Assim, parece-me que a esperança para esses dois críticos 
brasileiros é o elemento que permite o repensar ético como prática anti-
globocolonizadora. A esperança: eterna busca que nos permite tomar 
distância criticamente e agir; talvez aquilo que nos permita também sonhar 
mais longo. 

Consequentemente, o caráter diagnóstico do início do século XXI 
presente em “Liberdade e devir” faz sua primeira volta, ou melhor, prepara 
um primeiro drible rumo ao contra-ataque quando Roberto Gomes (2006, 
p. 118) pergunta:  

Terá o mundo chegado ao nirvana do neo-liberalismo […] ou há espaço 
para alternativas reais e, portanto, o que pensar? Ao invés de um dilema 
insolúvel, esta disjuntiva exprime o momento de uma decisão, já que 
aqui se procura pensar fora de “lógicas” infalíveis, que são doenças do 
pensamento, não o pensamento. 

Ora, o que pensar? Ou melhor, feito o diagnóstico e cientes da 
situação, como pensar fora das “lógicas” deste pensamento doente, daninho 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 189  

e genocida em que vivemos? Antes de responder à pergunta, gostaria de 
seguir a avaliação que Roberto Gomes faz de um tipo de razão que parece 
aderir ao esquema “globocolonizador”: a ideia de Razão Universal, que 
acompanha a história do capitalismo.4 Em suas palavras: 

A noção tirânica presente neste processo é a de universalidade ligada à 
ideia de totalidade e a-temporalidade. O discurso filosófico europeu, 
ligado à expansão do capitalismo, nos impôs a sua ‘universalidade’ 
– pois ao longo da história, sempre que um povo, um sistema, um 
regime, empreendeu o domínio sobre outro, precisou providenciar 
para si mesmo uma universalidade que o legitimasse como dominador. 
(Gomes, 2006, p. 128).  

Não precisamos ir muito longe para aperceber isto. Para tanto, 
pensemos os próprios discursos que circulam entre-nós. Muito se disse sobre 
a índole preguiçosa dos povos ameríndios do Brasil, discurso que promove 
a imagem de que os indígenas, em sua “natureza”, são incompatíveis com o 
trabalho. Para contrapor essa imagem, sigamos brevemente uma descrição 
do papel dos índios guarani na vida das colônias do sudeste; lembrando 
que esses índios, mais de 100 mil, foram capturados entre 1627 e 1640 
pelas campanhas do bandeirante Raposo Tavares, que virou nome da 
rodovia que liga a cidade de 

São Paulo à divisa com o estado do Mato Grosso do Sul. A descrição 
é do historiador Luiz Felipe de Alencastro (Apud. Mota; Lopez, 2016, p. 
141)5: 

Não era só nas roças de trigo, mandioca e milho que labutavam os 
índios. Transporte do sertão, equipagem de remadores nos rios e na 
orla marítima, pesca e caça para ração da tropa, criação de gado nas 
fazendas jesuíticas e particulares, corte e preparo de madeiras, serviço 
em olarias e teares, alvenaria nos fortins, paliçadas, casas, barracos, 
abertura e conserva de caminhos, fabricação de barcos, estiva e trabalho 
nas embarcações…  

Dessa lista de trabalhos e tendo em vista que a mão de obra escrava 
vinda de África ainda não se instalara com força nessa região do Brasil, 
cabe nos perguntar o que sobrava de trabalho ao não-índio que vivia 

4	 Aqui cabe notar como Roberto Gomes neste posfácio condensa a elaboração das Razões 
Ornamental e Afirmativa, condizentes com a produção filosófica no Brasil, para uma noção 
mais geral, que de todo modo, reforça as tendências anteriores, mas que atualiza a justificativa 
contra um fazer filosófico brasileiro. Sobre essa Razão Universal que modela o pensamento 
filosófico no Brasil, o artigo “Europeu não significa universal. Brasileiro não significa nacional” 
de Julio Cabrera (2015), situa rigorosamente essa situação.

5	 Citação original de O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico Sul (Séculos XVI e 
XVII).



190  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

nessas terras? Temos, portanto, um exemplo claro de uma leitura imposta 
pelo colonizador a fim de sustentar sua dominação. O discurso feito e 
propagado a respeito do caráter iminentemente preguiçoso dos povos 
indígenas, nada mais fez que impor uma visão e construir uma imagem que 
serviria para subjugá-los; como se, para salvar as almas desses “selvagens” e 
dar-lhes um reto caráter, o trabalho forçado devesse moldar-lhes o corpo.6 
Dito isso, a criação de uma representação única ou universal para coisas, 
processos, grupos e acontecimentos condiz com um não questionamento 
dessa ordem, dessa formatação; assim, uma Razão Universal eurocentrada 
se estabeleceu como uma justificativa à colonização, criando padrões para 
o que é verdadeiro, útil, bom, justo, humano e não-humano. Pensando 
dessa forma, cabe questionarmos quando do estabelecimento de um 
Universal: que tipo de pensamento outro ele exclui? Quais as condições de 
possibilidade que ele afirma? Qual a sua relação com a diferença que não 
lhe cabe? Ou seja, é preciso aplicar um olhar crítico sobre a história mesma 
que nos constitui como um processo permanente de invenção de verdades 
que visam fortalecer e efetivar determinados exercícios de poder.7 

Roberto Gomes nos dá a entender, seguindo Cornelius 
Castoriadis, Gilles Deleuze e Félix Guattari, que o problema, no caso da 
filosofia, pode estar relacionado à própria interpretação de suas “origens” 
gregas; principalmente com a interpretação que confunde origem com 
originalidade. Se buscarmos a “origem” para o que ficou conhecido como o 
surgimento da Filosofia, ou o “milagre grego”, tal procura como geralmente 

6	 Para a situação de apagamento e silenciamento a respeito da utilização de trabalho escravo de 
indígenas durante o Brasil colônia e o processo de criação das várias imagens do “índio” na 
nossa história, o livro O nascimento do Brasil e outros ensaios, de João Pacheco de Oliveira 
(2016, p. 68) esclarece: “Tanto os jesuítas quanto os colonos estão referidos a um mesmo 
problema – a disputa sobre o controle do trabalho indígena – e procedem de um mesmo solo 
jurídico e ideológico, no qual a ‘civilização’ do índio (entenda-se aqui sua submissão política, 
sua utilização como trabalhador e a salvação de sua alma pela catequese) era vista como um 
valor e uma necessidade. A convergência de interesses entre jesuítas e colonos levou a uma 
aparente unidade das fontes quanto à caracterização dos indígenas, que passaram a ser vistos 
como ‘naturalmente’ refratários ao trabalho, virtualmente perigosos, e necessitando de tutela 
e de civilização. Isso permite suspeitar da inexatidão de investigações históricas que tendem 
a ver como secundário ou inexistente o papel dos indígenas na formação nacional.”. Para 
uma discussão com foco na América Latina e no “encobrimento” do outro realizado pela 
racionalidade ocidental, o clássico de Enrique Dussel (1993), 1492: o encobrimento do outro, 
é indispensável. 

7	 Aqui, tenho em mente o trabalho de Michel Foucault, principalmente suas genealogias 
realizadas ao longo da década de 1970 com uma forte inspiração nietzschiana sobre as relações 
entre saber e poder. Sobre isso, vide a dissertação Uma trajetória submersa: a “hipótese 
Nietzsche” de Michel Foucault em seus cursos no Collège de France entre 1970 e 1976 (Dias, 
2022).



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 191  

é feita, segundo Gomes (2006, p. 122) “enfatiza a história, a natureza e a 
origem, e […], aposta numa causa explicativa em termos de antecedentes”. 
O problema deste tipo de leitura é que ao fixar elementos fundamentais 
para explicar um processo, determinadas características são ressaltadas 
em detrimento de outras, operando um apaziguamento das contradições 
latentes que permitiram a irrupção do acontecimento em questão. Nessa 
medida, para Roberto Gomes (Idem):  

Todas as análises a respeito das “origens” da filosofia na Grécia 
esquecem algo essencial: o novo está ocorrendo ali, algo que não pode 
ser explicado pelo que a Grécia foi, mas que deve ser pensado pelo que 
ela “está devindo”. Esquecidas disso, tais análises se tornam incapazes 
de pensar a criação da filosofia.  

Dito isso, parece que há uma visão predominante do que é a filosofia. 
Ela ocuparia um “não-lugar”, uma “Ágora da reflexão”, onde andamos de 
mãos dadas com Sócrates enquanto discutimos de igual para igual com 
nossa filósofa ou filósofo mais queridos, principalmente, quando são objeto 
de nossa pesquisa. Objetificamos o pensamento alheio, e como um objeto, 
esse pensamento deve ser eternamente retomado por comentários infinitos 
e exaustivos; segundo Luiz Washington Vita (citado por Gomes), são 
apenas “filosofantes” esses profissionais da filosofia, para Roberto Gomes 
(2006, p. 121) eles são “funcionários burocráticos [...] que reverenciam 
uma verdade acabada, com seu culto de uma filosofia eterna e sacrossanta” 
e afirma contundentemente, “não merecem o nome de filósofos”. Se como 
piada isso pode ofender, como ofensa, deve nos fazer pensar; logo, uma 
piada tomada a sério. Afinal: se não conseguimos perceber o problema 
revelado pelo diagnóstico dessa Razão “universalizadora”, perdemos a 
ironia do dia a dia e corremos verdadeiramente o risco dessa Ágora da 
reflexão se desterritorializar tanto que, de repente, espanto do pensamento! 
– encontrarmo-nos sem chão para pisar, como o pré-socrático que de tanto 
olhar o céu caiu no buraco debaixo de seu próprio nariz. O ponto é: a 
sanha do infinito e da totalidade, esse Universal que tudo engloba, leva ao 
esquecimento do aqui e do agora. 

Com isso, não podemos perder de vista que o diagnóstico deve 
impor um limite, ou seja, deixar as coisas mais nítidas. O distanciamento 
crítico é parte imanente da criação filosófica: não como o “não-lugar”, e 
sim como o “aqui-agora”. Pois, para Roberto Gomes (2006, p. 118): 

“A filosofia, ao contrário da visão anedótica, jamais foi uma construção 
arbitrária e etérea sem referência a tempo e lugar.”. Com isso, trata-
se não tanto de historiografia, mas de geografia, pois ocupamos um 



192  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

lugar no espaço; para além da transcendência das ideias, nosso corpo 
está no mundo. É esse estar no mundo que permite sermos afetados, 
fazendo-nos sair da Terra, recorrendo aos pensamentos. O movimento 
não é único nem dialético entre Ideia e Terra, o movimento se dá 
permanentemente, da Terra para a Ideia e de novo para a Terra. Essa 
relação entre lugar e pensamento8, quando colocada no tempo, pode 
ser chamada de devir; sendo essa ideia uma novidade na reflexão de 
Gomes quando conjugada à sua ideia de “lugar” presente em sua 
Crítica da Razão Tupiniquim. 

Para Roberto Gomes (2006, p. 122): “o devir retrata as 
transformações em curso, as direções em jogo no palco do presente, 
o jogo de força que aponta as direções para as quais convergem nossos 
esforços. Isso significa que é o devir que gera o futuro e a criação do novo.”, 
em resumo, “o devir reflete o que se é com relação ao que estamos nos 
tornando neste momento.”. Devir: aquilo que se é enquanto já sendo em 
vista daquilo que urge vir a ser. O devir une presente, passado e futuro 
em um ato só. É como o incomodo imanente ao encontrar-se em um 
lugar do qual se precisa transformar, um cansaço com a mesmice, o não 
ver mais sentido na repetição; é um sentir-se diferente que permite pensar 
a diferença; é quando, no agora, se olha em volta e percebe-se marcado 
por uma história, e então, nos exigimos honestamente pensar o novo. É 
o momento do choque, do clarão do trovão, o “nonada” de Guimarães 
Rosa que abre os Sertões e permite todas as outras veredas, é o “levanta, 
sacode a poeira e dá a volta por cima” do samba; enfim, é o streap-tease 
da Razão.9 Nessa direção, Roberto Gomes repete as palavras de Foucault 
(Apud. Gomes, 2006, p. 124), que recito: “Existem momentos na vida 
onde a questão de saber se se pode pensar diferentemente do que se pensa, 
e perceber diferentemente do que se vê, é indispensável para continuar a 
olhar e refletir.”. 

Compreendendo o ato filosófico como o aqui-agora, a atitude 
crítica é colocada em devir. Esse devir é o movimento que circunscreve 
nosso lugar, nosso território, nosso sangue, nossa carne e nossas lutas, a 

8	 Penso no movimento: territorialização – desterritorialização – reterritorialização, como 
sugerido principalmente no terceiro capítulo de O Anti-Édipo, de Deleuze e Guattati (2011, p. 
185-360). 

9	 Com seu humor característico, Roberto Gomes utiliza a palavra streep-tease em seu livro 
quando se refere ao ato de uma Razão se expressar ou se realizar, como podemos ler: “Sempre 
que uma Razão se expressa, inventa Filosofia. O que chamamos de Filosofia grega nada mais 
é do que o streep-tease cultural que a Razão grega realizou de si mesma. É deste ato – mais 
do que gostariam de supor os pensadores tupiniquins – no qual a Razão se descobre em sua 
originalidade e conhece seus mais íntimos projetos, que emerge a possibilidade de Filosofia.” 
(Gomes, 2006, p. 21).



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 193  

Terra em que vivemos, o aqui. E esse aqui é movente, pois está também 
em um tempo, em um amanhecer sempre renovado do sol que permite 
esse constante olhar e refletir o mundo; talvez nem tanto um olhar, mas 
um sentir, um pulsar. Não é a repetição que compõe a estrutura do todo, 
mas sim o ritmo que compõe um pagode sem fim e sempre diferente; 
porque numa boa roda, não se pode repetir a música. Porém, essa atitude 
crítica posta em devir de nada serviria se com ela não fizéssemos nada. Pois 
há uma dimensão prática nesse jogo, assim como no pagode, que para 
continuar precisa sempre de pessoas dispostas a puxar mais uma canção, 
seja no cavaquinho ou no gogó. O ato filosófico, assim como no “milagre 
grego”, necessita ser livre, pois não se trata de “origens” bem comportadas 
e responsáveis, mas de certa liberdade irresponsável levada a sério.10

Aí me pego pensando, Só pra contrariar: “O que é que eu vou fazer 
com essa tal liberdade?”. Acredito mesmo que a pergunta, como colocada 
pelo conjunto de pagode em seu disco de 1994 é muito pertinente. A 
partir dela, não se trata de perguntar “o que é a liberdade?”, criar uma Ideia 
dessa liberdade e tentar forçá-la no mundo real, como se essa palavra fosse 
uma coisa. “Liberdade” aqui deve ser entendida como algo que se exerce, 
que se faz, ou seja, como ato: o ato do aqui-agora é o nível prático que só 
é possível pelo sentir e pensar o mundo na atualidade. Segundo Roberto 
Gomes (2006, p. 119): “Não se trata de mera liberdade de expressão, 
esta que os tiranos costumam cassar. Trata-se da liberdade da ousadia, da 
liberdade do inventar a si mesmo.”. Por exemplo, no futebol: quando um 
jogo está quase perdido, para se criar uma oportunidade de gol é preciso 
sair do esquema truncado da marcação, abandonar a estratégia, ousar o 
drible, mirar o gol. O lance que desconcerta no futebol geralmente sai de 
uma atitude “irresponsável” de quem tem a bola nos pés. O mesmo se deve 
pensar para o criar filosófico.  

Disso, devemos pensar a graça do “milagre”, tanto o grego como 
também aquele do gol aos quarenta e tantos do segundo tempo, como a 
realização da liberdade através da autonomia. Isso quer dizer se afastar da 

10	 Sobre a distinção entre “o sério” e o “a sério”, Gomes (2006, p. 14) escreve: “Levar a sério, 
seja um trabalho, um lugar ou um amor, não consiste no zelo pela vigência de normas sociais. 
Ao contrário. O acento faz com que toda carga significativa recaia sobre o aspecto interno e 
virtualmente negador do socialmente admitido. Se levo a sério, isto é algo que sai de mim em 
direção ao objeto da seriedade. Se sou sério, me coisifico como objeto de seriedade. Aí está 
a diferença entre o que é dinâmico – eternamente em questão –, encontrado no a sério, e o 
caráter de coisa acabada e estéril da seriedade do sujeito objetificado. A sério, revigoro o mundo 
com uma quantidade imensa de significações. Sério, reduzo-me a objeto morto, caricato, de 
existir centrado no externo.”.



194  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

Lei vigente imposta do exterior e ter a possibilidade de inventar uma nova 
lei pertinente as necessidades impostas pelo aqui e o agora. Nas palavras de 
Gomes (2006, p. 121), isso seria o “pensar o que se é como se é”, um ato 
em si transformador, já que, ato libertário. “Todo filósofo cria um novo 
modo de enquadrar a experiência vivida, cria uma nova forma de encarar 
o pensamento, a verdade – cria, enfim, uma nova verdade.” (Idem), com 
isso, temos que o distanciamento crítico que nos coloca por um momento 
na Ágora da reflexão não deve se perder no plano estritamente ideal, 
onde todos são livres e iguais, de Platão a Nietzsche. Filosofar exige um 
posicionamento no real, um experimentar, uma atitude, uma prática. Por 
isso, a filosofia é política. Uma ética que leva a sério o devir é iminentemente 
política.  

Talvez esse seja o “toque” que Roberto Gomes decide dar com o 
posfácio a 12ª edição da Crítica da razão tupiniquim, toque no sentido 
daquele passe preciso que permite o contra ataque. Em “Liberdade e 
devir”, o autor volta à sua obra da década de 1970 e reposiciona sua crítica 
em vista dos desafios atuais do mundo globocolonizado, relembrando uma 
coisa necessária ao fazer filosófico: toda crítica ocupa um lugar de destaque 
entre a liberdade e o devir, entre uma ética e uma política que quer o 
novo. Dessa maneira, a Filosofia brasileira pode mover-se nesse “pensar 
livremente o que nos cabe”, levando a sério nosso lugar, as marcas de nossa 
história e a memória daquilo que fomos, ser aquilo que somos desejar 
aquilo que queremos ser.  

Para concluir, gostaria de dar novamente voz a Marilena Chauí que 
no início desse texto foi responsável por comover nossa atenção. Dessa 
vez, porém, feito o relato das tristezas e dores, ela nos oferece palavras 
de esperança, que gostaria muito que nos tomasse com sua força. Sigo 
Marilena: 

se acreditamos que o saber é interrogação, interpretação conceitual e 
invenção do novo a partir do material bruto oferecido pela experiência 
imediata, acreditaremos que o saber […] é o trabalho a pensar o 
ainda não pensado, a dizer o ainda não proferido, a fazer o ainda não 
realizado. Se assim for, resta uma esperança de criação, de invenção de 
caminhos, de perda de certezas e de recusa do existente pela liberdade 
do possível. Neste lapso de tempo que nos é dado respirar, que também 
nos seja dado pensar, dizer e fazer uma outra universidade onde a 
alegria das descobertas, o trabalhar dos conflitos, a acolhida do que, em 
nosso tempo, pede para ser efetuado deem sentido e recebam sentido 
à busca da emancipação, nossa e alheia. Para isso lutaram bravamente 
os estudantes [e acrescento, não apenas elas e eles], no correr sombrio 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025 195  

dos anos 70. Que a resistência não tenha sido vã. (Chauí, 1988, p. 
254-255) 

Referências 

CABRERA, Julio. Europeu não significa universal. Brasileiro não 
significa nacional. Nabuco: Revista Brasileira de Humanidades, n. 2, 
nov. 2014/jan.-fev. 2015. Disponível em: http://repositorio.unb.br/
handle/10482/18028. Acesso em: 21 abr. 2025. 

CHAUÍ, Marilena de Souza. Um lugar chamado Maria Antônia. In: 
SANTOS, Maria Cecília Loschiavo dos (Org.), Maria Antônia: uma rua 
na contramão. São Paulo: Nobel, 1988. p. 240-255.

CHAUÍ, Marilena de Souza. Brasil: mito fundador e sociedade 
autoritária. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2000. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O Anti-Édipo: capitalismo e 
esquizofrenia 1. Trad. Luiz B. L. Orlandi. São Paulo: Editora 34, 2ª ed., 
2011. 

DIAS, Rafael Gironi. Uma trajetória submersa: a “hipótese Nietzsche” 
de Michel Foucault em seus cursos no Collège de France entre 1970 e 
1976. 2022. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Federal 
de São Carlos, São Carlos, 2022. Disponível em: https://repositorio.
ufscar.br/handle/20.500.14289/16536.  

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito 
da modernidade: Conferências de Frankfurt. Trad. Jaime A. Clasen. 
Petrópoles/RJ: Vozes, 1993. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 71ª ed., Rio de Janeiro/ São 
Paulo: Paz e Terra, 2019.  

GOMES, Roberto. Crítica da Razão Tupiniquim. 13ª ed., Curitiba: 
Criar, 2006. 

GOMES, Roberto. PARA COLOCAR AS IDEIAS NO LUGAR. 
Reflexão, [S. l.], v. 4, n. 15, p. 40-68. [1979]: 2024. Disponível em: 
https://periodicos.puc-campinas.edu.br/reflexao/article/view/11621. 
Acesso em: 20 jan. 2025.  

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 

MBEMBE, Achille. “Necropolítica”. Tradução de Renata Santini. Arte & 



196  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 175-196, jul./dez. 2025  

Ensaios, Rio de Janeiro/ UFRJ, nº 32, dezembro de 2016, p. 123-151.  

DOI: https://doi.org/10.60001/ae.n32.p122%20-%20151  

MOTA, Carlos Guilherme. Ideologia da cultura Brasileira (1933-
1974): pontos de partida para uma revisão histórica. 4ª ed., São Paulo: 
Editora 34, 2014. 

MOTA, Carlos Guilherme; LOPEZ, Adriana. História do Brasil: uma 
interpretação. 5ª ed., São Paulo: Editora 34, 2016. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. O nascimento do Brasil e outros ensaios: 
“pacificação”, regime tutelar e formação de alteridades. Rio de Janeiro: 
Contra Capa, 2016. 

RACIONAIS MC’s. Sobrevivendo ao inferno. São Paulo/ Companhia 
das Letras, 2018. 

RAMOS, César Augusto. Crítica da Crítica da Razão Tupiniquim. 
Reflexão, [S. l.], v. 4, n. 15, p. 5-39. [1979]: 2024. Disponível em: 
https://periodicos.puc-campinas.edu.br/reflexao/article/view/11620. 
Acesso em 20 jan. 2025.


