
Cadernos Miroslav Milovic

PESQUISA E ENSINO EM FILOSOFIA: PENSANDO A 
PARTIR DO EXEMPLO1

RESEARCH AND TEACHING IN PHILOSOPHY: THINKING FROM 
EXAMPLE

Marta Nunes da Costa2

Universidade Federal do Mato Grosso do Sul, Brasil

DOI: https://doi.org/10.46550/cadernosmilovic.v3i2.139

Resumo: O texto propõe uma reflexão crítica sobre a pesquisa e o ensino 
em Filosofia a partir da necessidade de clarificar três questões fundamentais: 
o que é pesquisa, o que é filosofia e o que significa pesquisar o ensino de 
filosofia. A investigação filosófica é apresentada como resposta a um incômodo 
originário — o espanto, a dúvida e o desejo de saber — cuja figura exemplar 
é Sócrates, compreendido menos pelo conteúdo de seus ensinamentos e mais 
por sua postura ética de humildade diante do não-saber. A partir de uma 
leitura simbólica do mito do Gênesis, o texto interpreta Eva como figura 
da Filosofia, entendida como gesto de rebeldia frente à ordem dada e como 
desejo humano de “tornar-se Deus” por meio do conhecimento do bem e 
do mal. Essa rebeldia, porém, revela um paradoxo constitutivo da filosofia: 
a tensão entre o desejo de saber absoluto e o reconhecimento dos limites 
humanos. A condenação de Sócrates marca, nesse sentido, o surgimento do 
conflito entre filosofia e política, analisado à luz das reflexões de Hannah 
Arendt sobre verdade, espaço público e poder. O texto defende que, diante 
desse conflito, a filosofia historicamente precisou redefinir-se, muitas vezes 
ocultando-se ou adaptando-se à mentira. Na segunda parte, são discutidas 
três concepções de filosofia, como ideologia, como arte de definir conceitos e 
como busca da verdade, e suas implicações distintas para o ensino e a pesquisa 
em filosofia. Argumenta-se que cada definição engendra finalidades, métodos 
e práticas pedagógicas específicas. Por fim, o autor sustenta que compreender 
explicitamente a concepção de filosofia adotada é condição indispensável 
para conferir sentido, coerência e finalidade ao ensino e à pesquisa filosófica, 
especialmente no âmbito da formação docente.

1	 Palestra proferida no dia 15 de agosto de 2025, no auditório da UFMS, no âmbito do 
Seminário de Filosofia e aula inaugural do Prof-Filo. 

2	 Professora de Filosofia na Universidade Federal do Mato Grosso do Sul. Coordenadora do 
Prof-Filo (UFMS). Bolsista de produtividade do Cnpq. 



18  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025  

Palavras-chave: ensino de filosofia; pesquisa filosófica; Sócrates; verdade; 
ideologia.

Abstract: The text offers a critical reflection on research and teaching in 
Philosophy by addressing three foundational questions: what research is, 
what philosophy is, and what it means to research the teaching of philosophy. 
Philosophical inquiry is presented as arising from an original uneasiness 
— wonder, doubt, and the desire to know — whose exemplary figure is 
Socrates, understood less by the content of his teachings than by his ethical 
stance of humility before non-knowledge. Through a symbolic reading 
of the Genesis narrative, the text interprets Eve as a figure of Philosophy, 
understood as rebellion against a given order and as the human desire to 
“become God” through the knowledge of good and evil. This rebellion 
reveals a constitutive paradox of philosophy: the tension between the desire 
for absolute knowledge and the recognition of human limits. Socrates’ 
condemnation marks the historical emergence of the conflict between 
philosophy and politics, examined in light of Hannah Arendt’s reflections 
on truth, the public realm, and power. The text argues that, faced with this 
conflict, philosophy has historically been forced to redefine itself, often 
adapting to falsehood or concealing its original vocation. In its second part, 
the text discusses three conceptions of philosophy, philosophy as ideology, 
philosophy as the art of defining concepts, and philosophy as the search 
for truth, and analyzes their distinct implications for teaching and research. 
It contends that each conception generates specific aims, methods, and 
pedagogical practices. Finally, the author argues that explicitly clarifying 
the conception of philosophy one adopts is an indispensable condition for 
ensuring meaning, coherence, and purpose in the teaching and research of 
philosophy, particularly in the context of teacher education.
Keywords: philosophy teaching; philosophical research; Socrates; truth; 
ideology.

Introdução

Falar de pesquisa e ensino em Filosofia obriga, antes de mais, 
a clarificar a) o que é pesquisa; b) o que é filosofia; c) o que é 

pesquisa em ensino de filosofia. 
A pesquisa começa com o levantar de uma questão; com a 

objetivação de um problema, com o reconhecimento de um incômodo. 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025 19  

O incômodo é aquilo que é suscitado pela dúvida, pelo espanto, pela 
curiosidade; a busca do limite, o desejo de saber até onde podemos ir, 
até onde podemos chegar no conhecimento… Replicamos os passos de 
Sócrates e compreendemos a necessidade que Platão deve ter sentido de 
fazer esse registro, pois Sócrates não é apenas aquele Sócrates histórico, o 
personagem que se funde com a pessoa; ele é também a representação de 
algo que todos temos, potencialmente, em nós mesmos. Porque Sócrates 
se torna exemplo? Parece-me que seu caráter exemplar se deve não tanto 
ao que ele “ensinou” positivamente, já que ele não ofereceu respostas; mas 
sim ao que ele ensinou por sua conduta, e que a meu ver se resume a uma 
palavra: humildade. 

Chegamos a um aparente paradoxo, ainda no início de nosso 
caminho filosófico: como conciliar a filosofia, ou seja, o desejo de saber 
(que é, como mostrarei de seguida, um desejo) de se tornar Deus - com 
a humildade, isto é, com o reconhecimento de que não se sabe? Peço que 
tenham paciência comigo e me deixem contar uma história, ou talvez, 
apontar para o início de todas as histórias e estórias … 

Uma estória dentro da História ... 

Na história de Genesis, é-nos dito que Deus criou o homem e a 
mulher e os colocou no Jardim com a tarefa de cuidar e preservar a ordem 
estabelecida. A mulher, que não havia escutado Deus diretamente, escutou 
por sua vez a serpente… 

Lemos em Genesis 3: 
Ora, a serpente era mais astuta que todos os animais do campo que o 
senhor Deus tinha feito, e esta disse à mulher: é assim que Deus disse: 
não comereis de toda a árvore do jardim?

E disse a mulher à serpente: do fruto das árvores do jardim comeremos, 
mas do fruto da árvore que está no meio do jardim , disse Deus: não 
comereis dele nem nele tocareis para que não morrais.

Então a serpente disse à mulher: certamente não morrereis. Porque 
Deus sabe que no dia que dele comerdes se abrirão os vossos olhos, e 
sereis como Deus, conhecendo o bem e o mal.

E viu a mulher que aquela árvore era boa para se comer, e agradável 
aos olhos, e árvore desejável para dar entendimento; tomou do fruto e 
comeu, e deu também a seu marido, e ele comeu com ela.



20  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025  

E sabemos o que aconteceu depois. Abriram-se os olhos e viram 
que estavam nus, e taparam-se e esconderam-se de Deus. Não entrarei nas 
ramificações específicas deste acontecimento, apenas nas gerais.

O que representa a serpente? A serpente representa a dúvida, a 
possibilidade, o Outro. E como a mulher recebe ou acolhe o que lhe é dito? 
Com curiosidade, interesse e desejo: a possibilidade suscita o desejo de se 
tornar Deus… afinal, conhecer o bem e o mal é o que nos torna deuses. 
A mulher escolheu provar do fruto e além disso deu-o a provar a Adão, o 
primeiro homem. 

Adão representa a Verdade na Revelação; Eva, a primeira mulher 
(que ainda não tinha nome) representa a Filosofia: afinal, não é isso a 
Filosofia? O não se acomodar na resposta dada, o  não aceitar a ordem 
imposta? Não é a Filosofia um ato de rebelião, um ato de rebelião contra 
Deus? 

Quando comecei a dar aulas na UFMS dizia muitas vezes, no inicio 
do semestre “Bem vindos à Filosofia, a casa dos rebeldes”. Intuitivamente 
sempre soube isso. Mas como eu explicava essa rebeldia, variava consoante 
o momento histórico, situado. Exploremos esta ideia, de que a Filosofia é 
a casa dos rebeldes. O que isso significa? 

Em primeiro lugar, que os rebeldes - aqueles que fazem Filosofia 
- são arrogantes. Eles se convencem que têm as respostas para tudo; que 
conseguem resolver os problemas. Na história da Filosofia vemos isto - a 
competição entre filósofos, cada um no seu pedestal, cada um tentando 
ser Deus, isto é, cada um substituindo Deus pela sua “explicação” e 
substancialização de “ordem” (pois não existe vida sem ordem). Cada 
filósofo tenta sobrepor-se ao anterior; essa tem sido a dinâmica. Mesmo 
quando observamos a aparente modéstia de alinhamento à “tradição”, 
surgem de imediato as críticas, o dedo apontado aos lapsos, às falhas… 
a denúncia de que afinal, aquela ordem “falhou” pois não é perfeita. A 
lembrança de que, afinal, os filósofos também são humanos, e apesar de 
serem fruto da escolha de Eva, não conseguem efetivamente “conhecer o 
bem o mal’, e portanto, não conseguem ser deuses. Conseguem apenas 
simular. 

A simulação, porém, tem sempre um tempo contado, pois é sempre 
uma questão de tempo até que alguém desmascare a dissociação entre o ser 
e o parecer e/ou aparecer. Quando alguém tem medo de ser desmascarado, 
então, pode disponibilizar-se para tudo, até para matar. E não foi isso que 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025 21  

aconteceu com Sócrates? E não foi isso que aconteceu com a expulsão do 
Jardim? 

Hannah Arendt escreveu bastante sobre a questão política e a 
tensão com a Filosofia. Essa tensão, ou melhor, esse abismo, nasceu com 
a condenação e morte de Sócrates. Se a Filosofia é amor à sabedoria, se a 
filosofia é exercício para que cada um aprenda a ser melhor, a ser aperfeiçoar, 
não depende então de tornar a verdade pública? De partilhar a verdade? 
Não deveria a política, aquela esfera de ação que se ocupa do comum e da 
ordenação do comum, se importar com a verdade? O que a História ensina 
de modo retumbante é “Não”. E quando a verdade, que começa por dizer 
o que é, se torna um perigo - inclusive um perigo de morte - a Filosofia 
precisa reajustar sua missão, redefinir-se, ou, o que alguém poderia dizer, 
a filosofia precisa mentir para si, esquecer-se de si, adaptar-se à mentira. 
Seria uma segunda rebeldia. E não é esta segunda rebeldia a consequência 
necessária da primeira, já que ao querer “conhecer o bem e o mal” julgámos 
ter em nossas mãos os critérios últimos que definem o que é o bem e o que 
é o mal? Como alguém pode OUSAR contestar nosso critério? 

Sócrates ousou e morreu por isso. 
Por isso, não deixa de ser curioso que ao longo da história da filosofia 

este personagem se tenha mantido, quer na periferia, quer no centro de 
tudo o que fazemos. Ele é a sombra que assombra, que causa desconforto; 
como uma lembrança daquela ousadia mais sincera que culminou no 
reconhecimento da nossa impossibilidade de conhecer. Sócrates é o 
exemplo que mais causa desconforto, não pelo que ofereceu, mas pelo que 
mostrou - a humildade. E é a humildade que nasce da Filosofia e que é seu 
ultimo destino que mostra, também, seu limite e limitação. 

Aqueles que já tiveram aulas comigo sabem o que penso. Vejo o 
Mestrado Profissional de Filosofia (Prof-Filo), um mestrado que é voltado 
para professores, como uma oportunidade para que cada um volte ao 
início e responda, para si, o que é a filosofia. Se não tivermos consciência da 
definição de filosofia que estamos a adoptar, nosso trabalho corre sempre o 
risco de se tornar vão, de ser levado pelo vento, de não ter raízes. A reflexão 
sobre o ensino de filosofia - sobre aquilo que estamos fazendo - obriga 
sempre a responder a essa questão anterior. A filosofia é busca da verdade? 
Busca da sabedoria? Qual a diferença entre sabedoria e conhecimento? A 
filosofia é “disciplina”, série histórica de conteúdos? A filosofia é definição 
de conceitos? A filosofia é ideologia? Como fruto da minha pesquisa sobre 
ensino de filosofia publiquei vários artigos e livros que podem consultar 



22  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025  

em outro momento. E como disse em outras ocasiões, só depois de ter isto 
claro pode cada um definir seu caminho no ensino e seu método: pois da 
definição depende a clarificação da finalidade. 

Definindo o conceito de Filosofia

Entremos na segunda parte da minha comunicação. Tendo definido 
o que é a filosofia, podemos clarificar sua finalidade. Quero dar exemplo a 
partir de três definições: 

•	 Filosofia é ideologia. 
•	 Filosofia é arte de definir conceitos. 
•	 Filosofia é busca da verdade. 
1. Filosofia é ideologia. Esta equiparação foi feita primeiro por Marx 

e, num certo sentido, é aquela que nos acompanha e que está de modo mais 
presente até aos dias de hoje. Dizer que a filosofia é ideologia (inicialmente 
como crítica aos filósofos anteriores) é propor, simultaneamente, uma 
nova definição de filosofia: como crítica às ideologias. Como expliquei 
em outro momento3, isso supõe aderir a uma visão de mundo (ideologia) 
que tem como seu horizonte normativo (seu dever-ser) o imperativo da 
transformação social. Vemos isso em todos os textos da educação brasileira. 

Partindo desta definição, como eu penso o ensino de Filosofia e 
sua finalidade e, por outro lado, a pesquisa na área? Penso o ensino de 
filosofia como espaço para tornar visíveis, conscientes, as contradições que 
assolam a sociedade. Neste sentido a escola vai ser vista como instituição 
por excelência onde a leitura politica e ideológica do mundo acontece. 
A historia da filosofia pode ser usada para caracterizar os conceitos que 
delimitam nossa analise do real, seus impactos e limitações. A pesquisa 
no ensino de filosofia que parte destes pressupostos vai incidir sobre as 
condições “objetivas” que precisam ser alteradas, oferecendo aos “alunos” 
meios “intelectuais” e conceituais de contribuir para essa transformação. 

Observe-se que neste paradigma não está posta a questão da 
verdade nem da definição propriamente dita, a não ser de modo apenas 
instrumental (a verdade é postulada; a definição reduzida a meio da luta). 

2. Filosofia é arte de definir conceitos. Podem encontrar esta 
definição na obra “O que é a filosofia?” de Deleuze e Guattari. Se aderirmos 
a esta definição temos nossa tarefa - enquanto professores - mais clara: 

3	  Ver Ideias em Guerra - das origens ao fim do Ocidente, São Paulo: LiberArs, 2025. 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025 23  

nosso papel não é levantar a questão metafísica ou ontológica da verdade, 
mas sim dar conta do processo de conceituação levado a cabo por cada 
filósofo. É um método claro que obriga a ter clareza: pois dizer o que é 
significa estabelecer o limite. A definição não permite ambiguidade. Isso 
ajuda na tarefa do professor de filosofia - que pode tratar a história da 
filosofia à luz da história dos conceitos propostos por vários filósofos; mas 
também na tarefa da pesquisa: o que queremos procurar? Como cada 
filósofo define os conceitos! E o que queremos ensinar? Como cada filósofo 
define os conceitos! Há assim uma convergência entre a tarefa do ensino e 
da pesquisa. 

3. Filosofia é a busca da verdade. Eu diria que esta é a definição mais 
desafiadora e talvez mais ambiciosa, sobretudo quando queremos trazê-
la para sala de aula. Ela é desafiadora porque precisamos partir de uma 
definição de “verdade” - e é justamente aqui que o embate começa. Num 
mundo marcado pelo relativismo moral - para o qual a história da filosofia 
contribuiu significativamente - parece existir uma resistência automática a 
qualquer coisa que seja “definitiva”. E a verdade é definitiva. Como dizia 
Arendt, a verdade é tirânica, ela não se reduz a opinião nem interpretação 
de fatos. Neste sentido, a verdade é o oposto da filosofia, já que a filosofia 
prospera na multiplicidade das visões, perspectivas, interpretações, 
teorias… então poderíamos dizer que a filosofia como busca da verdade 
procura, em última análise, anular-se? Ou superar-se? Dito por outras 
palavras, a filosofia tem como seu fim, seu telos, algo não-filosófico (algo 
não “discutível”)? Sim. Tal como os fins da educação podem não se esgotar 
na própria educação, também os fins da filosofia nos podem conduzir para 
lá da filosofia. 

Deixem-me abordar esta questão por outro prisma - pelo prisma 
do sujeito que busca a verdade. Este sujeito pode ser o professor - que 
ensina e faz pesquisa - e pode ser o aluno. O curioso é que, ao contrário das 
definições anteriores que, de algum modo, colocam o professor num lugar 
privilegiado, pelo menos no sentido em que eles sabem, de antemão, como 
os filósofos definem os conceitos ou as ideologias, e portanto têm uma 
vantagem temporal sobre os alunos, nesta conceituação de filosofia como 
busca de verdade parece existir uma igualdade potencial. Porque eu digo 
“igualdade potencial” entre professor e aluno? Porque a possibilidade de 
buscar a verdade depende da escolha individual. Tal como o aluno precisa 
escolher aprender, escolher ter atenção, colocar a sua atenção e o seu foco 
naquilo que está fazendo, também o professor precisa escolher a abrir-
se para o caminho da Filosofia. Isso coloca-os em pé de igualdade, no 



24  Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025  

sentido da abertura e da humildade. Na medida em que a verdade pode 
ser descoberta - ou revelada - ela escapa ao controle absoluto da mente 
humana, de suas “trapaças intelectuais”. Isto conduz-nos a outro elemento 
importante, a saber, que a verdade não se reduz à lógica. Se a verdade se 
reduzisse à lógica então o sistema perfeito seria totalitário - como aliás, 
bem demonstrou Arendt no último capítulo de Origens do Totalitarismo, 
intitulado “Ideologia e terror”. O fascínio da lógica leva-nos a aceitar 
conclusões das premissas que postulamos como “verdadeiras” mas que 
podem muitas vezes negar a realidade e negar aquela dimensão única dos 
seres humanos que é sua potencialidade moral. O fascínio da lógica leva-
nos a acreditar que a razão - reduzida à lógica - pode moldar o real a 
seu bel-prazer; que os indivíduos são apenas massas disformes, elementos 
substituíveis, que podem ser sacrificados pelo Movimento ou pela 
Necessidade Histórica. Ao aderir a uma concepção da filosofia enquanto 
busca da verdade, o sujeito - professor ou aluno - blinda-se desse fascínio, 
desse potencial abismo que nega, em última análise, sua humanidade. 

Não preciso entrar aqui na questão do que é esta verdade, de como 
ela pode ser vivida, reconhecida, experienciada; nem de como ela entra 
em choque com sistemas filosóficos absolutos (mesmo que se diga que 
são provisórios). Quero apenas sublinhar que destas três concepções de 
filosofia derivam sentidos e práticas muito distintas de ensino, de ensino 
de filosofia, e de pesquisa de filosofia. 

Conclusão 

Esta brevíssima apresentação é, na verdade, o culminar de um 
longo processo de pesquisa e de ensino em Filosofia: a referência a Genesis 
está presente no meu último livro intitulado Ideias em Guerra (2025); a 
referência ao conceito de ideologia está presente também em Ideias em 
Guerra e num outro livro intitulado Ideologia, Ciência e Educação (2025), 
fruto de pesquisa com o mesmo título que incluiu vários orientandos 
e egressos do Prof-Filo, assim como do PPG de Ensino de Ciências da 
UFMS. A referência à filosofia como prática de atenção está num artigo 
sobre Simone Weil e Jacques Rancière (Eleutheria - Revista do Mestrado 
Profissional de Filosofia da UFMS). A referência a “Ideologia e terror” em 
Arendt está presente em vários momentos dos meus livros mais recentes 
(como Despotismos Democráticos, 2021) e das minhas aulas de graduação. A 
referência a Sócrates e à filosofia como modo de vida tem moldado minha 



Cadernos Miroslav Milovic, Recife, v. 3, n. 2, p. 17-25, jul./dez. 2025 25  

atuação no ensino em filosofia, mas também na área de ensino de ciências 
(2024). 

Ensino e pesquisa em filosofia são, com certeza para mim, uma 
experiência e um testemunho biográfico. Não é separável de quem eu sou, 
pois eu sou o que digo e o que faço. E esse é o exemplo que eu espero dar a 
todos aqueles que passam por mim, de forma mais direta ou indireta. Sejam 
o exemplo que gostariam de ter tido ou que tiveram. Excedam-se, mas 
nunca se deixem ofuscar pelo brilho temporário que algumas promessas 
de alguns sistemas filosóficos apregoam. Cultivem raízes - que darão frutos 
no trabalho dos vossos alunos e na vida dos vossos filhos. Filosofia é amor, 
amor à sabedoria. E não tem sabedoria sem humildade. 

Referências

Nunes da Costa, M. Ideias em Guerra - das Origens ao Fim do Ocidente. 
São Paulo: LiberArs, 2025

Nunes da Costa, M. Ideologia, Ciência e Educação. São Paulo: LiberArs, 
2025

Nunes da Costa, M. Despotismos Democráticos, São Paulo: LiberArs, 2021

Nunes da Costa, M. Vida Filosófica e a busca pela verdade – um diálogo 
entre Heidegger e Foucault. Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 38, p. 
1–22, 2024.

Rios Alves Nunes da Costa, M. (2024). Filosofia e atenção. Eleuthería 
- Revista Do Mestrado Profissional Em Filosofia Da UFMS, 8(15), 173 - 
187.

da Costa Nunes, M. 2024. El paradigma de los griegos: una 
interpretación foucaultiana del cuidado. Disputatio. 13, 28 (dic. 2024), 
1-21. DOI:https://doi.org/10.63413/disputatio.936.


